4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
S Vol 8 No. 2. 2024: 108-119 (p-ISSN.2302-111X)

PERAN MEDIA MASSA DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER

Muhammad Iksan
FKIP. Universitas Samawa
*E-mail: iksan.unsa@gmail.com

Abstrak

Aspek pendidikan adalah aspek terpenting dalam membentuk karakter bangsa.
Dengan mengukur kualitas pendidikan, maka kita dapat melihat potret bangsa yang
sebenarnya, karena aspek pendidikanlah yang menentukan masa depan seseorang, apakah
dia dapat memberikan suatu yang membanggakan bagi bangsa dan dapat mengembalikan
jati diri bangsa atau sebaliknya. Pendidikan karakter adalah merupakan suatu proses yang
membantu menumbuhkan, mengembangkan, mendewasakan, membentuk kepribadian
seseorang yang merupakan karakter atau ciri khas dari orang tersebut. Proses tersebut
dilakukan secara sadar dan sistematis, sehingga terbentuk kepribadian yang digunakan
sebagai landasan untuk cara pandang, berpikir, bersikap, dan bertindak. Media massa
sangat berperan dalam perkembangan atau bahkan perubahan pola tingkah laku dari suatu
masyarakat, oleh karena itu kedudukan media massa dalam masyarakat sangatlah penting.
Dengan adanya media massa, masyarakat yang tadinya dapat dikatakan tidak beradab dapat
menjadi masyarakat yang beradab. Hal itu disebabkan, oleh karena media massa
mempunyai jaringan yang luas dan bersifat massal sehingga masyarakat yang membaca
tidak hanya orang- perorang tapi sudah mencakup jumlah puluhan, ratusan, bahkan ribuan
pembaca, sehingga pengaruhmedia massa akan sangat terlihat di permukaan masyarakat.

Peran media massa televisi dalam pembangunan karakter bangsa, haruslah berlandas
pada perspektif budaya Indonesia yang meletakkan landasannya dalam kerangka negara
kesatuan, dengan keaneragaman budaya yang memiliki nilai-nilai luhur, kebijaksanaan dan
pengetahuan lokal yang arif dan bijaksana (local wisdom and lokal knowledge). Media
televisi di Indonesia harus mampu menggali dan menjadikannya sebagai norma acuan atau
tolak ukur di dalam melakukan penyiarannya.

Kata kunci: Pendidikan Karakter & Media Massa

108



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

PENDAHULUAN

Pada masalah aspek otoritas pendidikan, anak didik sebetulnya hanya ditekankan pada
aspek kognitif saja. Akibatnya adalah anak didik yang diberi materi pelajaran hanya sekedar ‘tahu’
dan ‘mengenal’ dengan apa yang didapatkannya, tanpa memahami apa yang mereka pelajari apalagi
menerapkannya pada kehidupan sehari-hari. Padahal aspek yang lainnya, seperti afektif dan
psikomotorik adalah hal penting yang harus didik. Karena institusi pendidikan seharusnya dapat
membuat anak didik menerapkan apa yang diajari, karena sesungguhnyaitulah kegunaan dari ilmu
pengetahuan. Kita tidak tahu standar apa yang dipakai dalam otoritas pendidikan di negara ini, yang
akhirnya anak didik yang dihasilkan dari institusi pendidikan di negara ini tidak banyak yang mampu
untuk menerapkan ilmu dan pengetahuan yang mereka dapatkan di tempat pendidikannya, apalagi
untuk mengajarkannya pada orang lain. Penanaman karakter anak didik dengan mengabaikan aspek
afektif dan psikomotorik tidak akan berhasil menghasilkan generasi penerus yang memberikan
dampak positif bagi bangsa.

Banyaknya faktor atau media yang mempengaruhi pembentukan karakter ini menyebabkan
pendidikan untuk pengembangan karakter bukan sebuah usaha yang mudah. Secara normatif,
pembentukan atau pengembangan karakter yang baik memerlukan kualitas lingkungan yang baik
juga. Dari sekian banyak Faktor atau media yang berperan dalam pembentukan karakter, dalam
risalah ini akan dilihat peran tiga media yang saya yakini sangat besar pengaruhnya yaitu: keluarga,
media masa, lingkungan sosial, dan pendidikan formal. Keluarga adalah komunitas pertama di mana
manusia, sejak usia dini, belajar konsep baik dan buruk, pantas dan tidak pantas, benar dan salah.
Dengan kata lain, di keluargalah seseorang, sejak dia sadar lingkungan, belajar tata-nilai atau moral.
Karena tata-nilai yang diyakini seseorang akan tercermin dalam karakternya, maka di keluargalah
proses pendidikan karakter berawal. Pendidikan di keluargaini akan menentukan seberapa jauh
seorang anak dalam prosesnya menjadi orang yang lebih dewasa, memiliki komitmen terhadap nilai
moral tertentu seperti kejujuran, kedermawanan, kesedehanaan, dan menentukan bagaimana dia
melihat dunia sekitarnya, seperti memandang orang lain yang tidak sama dengan dia dan berbeda
status sosial, berbeda suku, berbeda agama, berbeda ras, berbeda latar belakang budaya.

Di keluarga juga seseorang mengembangkan konsep awal mengenai keberhasilan dalam
hidup ini atau pandangan mengenai apa yang dimaksud dengan hidup yang berhasil, dan wawasan
mengenai masa depan. Dalam era kemajuan teknologi informasi dan telekomunikasi sekarang ini,
salah satu faktor yang berpengaruh sangat besar dalam pembangunan atau sebaliknya juga perusakan
karakter masyarakat atau bangsa adalah media massa, khususnya media elektronik, dengan pelaku
utamanya adalah televisi. Sebenarnya besarnya peran media, khususnya media cetak dan radio,
dalam pembangunan karakter bangsa telah dibuktikan secara nyata oleh para pejuang kemerdekaan.
Bung Karno, Bung Hattta, Ki Hajar Dewantoro, melakukan pendidikan bangsa untuk menguatkan
karakter bangsa melalui tulisan-tulisan di surat kabar waktu itu. Bung Karno dan Bung Tomo
mengobarkan semangat perjuangan, keberanian dan persatuan melalui radio. Mereka, dalam
keterbatasannya, memanfaatkan secara cerdas dan arif teknologi yang ada pada saat itu untuk
membangun karakter bangsa, terutama sekali: kepercayaan diri bangsa, keberanian, kesediaaan
berkorban, dan rasa persatuan. Sayangnya kecerdasan dan kearifan yangtelah ditunjukkan generasi
pejuang kemerdekaan dalam memanfaatkan media massa untuk kepentingan bangsa makin sulit kita
temukan sekarang. Media massa sekarang memakai teknologi yang makin lama makin canggih.
Namun tanpa kecerdasan dan kearifan, media massayang didukung teknologi canggih tersebut justru
akan melemahkan atau merusak karakterbangsa. Saya tidak ragu mengatakan, media elektronik di
Indonesia , khususnya televisi, sekarang ini kontribusinya ’nihil” dalam pembangunan karakter
bangsa

109



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

Saya tidak bermaksud untuk mengatakan bahwa tidak ada program televisi yang baik.
Namun sebagian besar program televisi justru lebih menonjolkan karakter buruk daripada karakter
baik. Sering kali pengaruh lingkungan keluarga yang baik justru dirusak oleh siaran media televisi.
Di keluarga, anak-anak dididik untuk menghindari kekerasan, namun acara TV justru penuh dengan
adegan kekerasan. Di rumah, anak-anak dididik untuk hidup sederhana, namun acara sinetron di
tevisi Indonesia justru memamerkan kemewahan. Di rumah anak-anak dididik untuk hidup jujur,
namun tayangan di televisi Indonesia justru secara tidak langsung menunjukkan ’kepahlawanan’
tokoh-tokoh yang justru di mata publik di anggap “kaisar” atau “pangeran-pangeran” koruptor. Para
guru agama mengajarkan bahwa membicarakan keburukan orang lain dan bergosip itu tidak baik,
namun acara televisi, khususnya infotainment, penuh dengan gosip. Bapak dan ibu guru disekolah
mendidik para murid untuk berperilaku santun, namun suasana sekolah di sinetron Indonesia banyak
menonjolkan perilaku yang justru tidak santun dan melecehkan guru. Secara umum, banyak tayangan
di televisi Indonesia, justru “membongkar” anjuran berperilaku baik yang ditanamkan di di rumah
oleh orang tua dan oleh para guru di sekolah.

Dalam era kemajuan teknologi informasi dan telekomunikasi saat ini, salah satu faktor yang
berpengaruh sangat besar dalam pembangunan, atau sebaliknya, pengerusakan karakter masyarakat
atau bangsa adalah media massa, khususnya media elektronik dengan pelaku utama, televisi (Tim
Pakar Yayasan Jati Diri Bangsa, 2011: 45). Di Indonesia, Negara dunia ketiga yang tingkat buta
hurufnya masih tinggi, media massa khususnya televisi memegang peran besar dalam penyebaran
informasi. Televisi menjadi semacam kebutuhan karena sosialisasi budaya baca kurang berkembang
di Indonesia. Masalah yang datang adalah ketika sarana yang begitu efektif tersebut justru
menyebarkan hal-hal yang tidak sesuai dengan budaya bangsa. Begitu banyak program yang dibuat
tanpa memikirkan tanggung jawab moral terhadap para penonton muda. Kita semua tahu generasi
muda bangsa ini semakin kehilangan jati diri dan rasacinta tanah airnya. Hal tersebut tidak terlepas
dari pengaruh program televisi yang menyebarkan ‘“budaya instant”. Beberapa program
menggambarkan budaya korupsi, budaya materialisme, bahkan banyak program gosip yang
sedemikian merasuki pikiran penonton sehingga di dalam pergaulan dan sosialisai mereka justru
membicarakan hal-hal yang mencampuri urusan pribadi orang lain.

Berbagai sinetron dan infotainment yang semakin marak disiarkan di layar kaca setiap hari
adalah salah satu contoh betapa misi edukasi justru semakin terpinggirkan, belum lagi tayangan-
tayangan yang menyuguhkan kekerasan, pornografi dan pornoaksi. Yang terjadi sekarang,
masyarakat dibuat cemas dengan serbuan berbagai sinetron yang semakin melampaui batas “wajar”.
Bayangkan saja, betapa mirisnya kita sebagai penonton televisi yang setiap hari dijejali dengan
sinetron yang tidak berkualitas dan isinya hanya “manajemen konflik’” antar tokoh, dan lebih banyak
mengumbar hedonisme, bahkan mendoktrin kita untuk menerima dengan gamblang pengaruh
budaya asing yang tidak sesuai dengan kepribadian bangsa. Lebih ironis lagi ketika sinetron-sinetron
seperti itu justru ditayangkan secara berurutan oleh salah satu stasiun televisi swasta mulai sekitar
pukul 16.00 sampai dengan pukul 22.30 setiap hari. Bagi masyarakat yang “waras”, hal seperti ini
bagaikan siksaan tanpa ampun atas nilai-nilai moral yang seharusnya tertanam dengan baik dalam
diri setiap individu. Doktrin sinetron yang tanpa ampun pasti juga menyerang anak-anak kita yang
masih dibawah umur karena jam tayangnya yang merupakan prime time sehingga jutaan anak di
seluruh Indonesia, secara bersamaan‘“disiksa” moral dan mentalnya dengan pengaruh-pengaruh atau
doktrin yang disebarkan sinetron yang hanya mementingkan rating. Padahal, rating itu hanya
mementingkan profit tanpa memikirkan tanggung jawab moral kepada penonton di bawah usia

110



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

Semakin sulit ditemukan acara di televisi yang “inspiring” dan “mendidik”, dengan tujuan
turut membangun karakter bangsa. Selain lawakan dan acara sinetron tentang “setan” ,sinetron
opera sabun adalah merupakan jenis acara yang dapat bertahan selama ber bulan-bulan. Alasannya
sederhana sekali yaitu, mereka (televisi) memilih acara yang dapat menaikkan “rating” mereka,
sehingga dapat mengundang banyak pemasang iklan yang berarti meningkatkan pendapatan. Belum
lagi bila kita berbicara tentang segmen acara infotaintment yang sedang marak belakangan ini, berita-
berita gosip atau cerita burung tentang para seleberitis. Tidak diketahui dengan pasti mana yang
benar dan mana pula yang hanya isapan jempol belaka. Menurut pengamatan penulis selama 1
minggu berturut-turut, 7 dari 10 stasiun televisi yang umum ditonton masyarakat, dalam 1minggu
stasiun-stasiun televisi tersebutmenyiarkan selama 14 jam setiap harinya tayangan berita gosip dan
infotaiment yang bersifat nonakademik bahkan cenderung bersifat meresahkan dan mengajarkan sifat
su 'udzon kepada masyarakat.

Menurut hasil penelitian American Psychological Asociation (APA) pada tahun 1995
terungkap bahwa tayangan yang bermutu akan mempengaruhi seseorang untuk berperilakubaik.
Adapun tayangan yang kurang bermutu akan memengaruhi seseorang untuk berperilaku buruk.
Bahkan, penelitian ini menyimpulkan bahwa hampir semua perilaku buruk yang dilakukan orang
adalah hasil pelajaran yang mereka terima dari media semenjak usia anak-anak ( Zubaedi, 2011:
174). Artikel ini dihajatkan untuk mengatasi dan menjadi refensi dalamberbagai penelitian dengan:
1). Menganalisis peran media massa khususnya dalam pembentukan karakter; 2). Strategi yang
dilakukan oleh media massa dalam membentuk dan membangun karakter; dan 3). Upaya yang
dilakukan oleh pemerintah, sekolah, orang tua dan pers dalam mengantisipasi dampak-dampak
negatif dari media massa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendidikan Karakter
Pengertian Pendidikan Karakter

Pendidikan merupakan sebuah proses yang membantu menumbuhkan, mengembangkan,
mendewasakan, membuat teratur, dan pembimbingan (Doni Koesoema, 2010:53). Pendidikan adalah
usaha sadar dan sistematis dalam mengembangkan potensi peserta didik. Pendidikan adalah juga suatu
usaha masyarakat dan bangsa dalam mempersiapkan generasi mudanya bagi kelangsungan kehidupan
masyarakat dan bangsa yang lebih baik di masa depan. Keberlangsungan ini ditandai oleh pewarisan
karakter yang telah dimiliki masyarakat dan bangsa. Oleh karena itu, pendidikan adalah proses
pewarisan karakter bangsa untuk meningkatkan kualitas kehidupan masyarakat dan bangsa di masa
mendatang (Said Hamid Hassan,dkk. 2010:4).

Istilah karakter sendiri menimbulkan ambiguitas. Karakter secara etimologis berasal dari
bahasa Yunani “karasso”, yang artinya “cetak biru”, “format dasar”, “sidik” seperti sidik jari.
Tentang ambiguitas terminologi “karakter” ini, Mounier (Doni Koesoema, 2007:90) melihat karakter
sebagai dua hal utama, yaitu pertama, sebagai sekumpulan kondisi yang telah diberikan begitu saja,
atau telah ada begitu saja, yang lebih kurang dipaksakan dalam diri kita. Kedua, karakter juga bisa
dipahami sebagai tingkat kekuatan melalui mana seorang individu mampu menguasai kondisi tersebut.
Karakter yang demikian disebut sebagai proses yang dikehendaki (willed). Secara umum, kita sering
mengasosiasikan istilah karakter dengan apa yang disebut dengan temperamen yang memberinya
sebuah definisi yang menekankan unsur psikososial yang dikaitkan dengan pendidikan dan konteks
lingkungan. Kita juga bisa memahami karakter dari sudut pandang behavioral yang menekankan unsur
somatoppsikis yang dimiliki individu sejak lahir. Disini istilah karakter dianggap sama dengan
kepribadian. Kepribadian dianggap sebagai “ciri” atau karakteristik atau gaya atau sifat khas dari diri
seseorang yang bersumber dari bentukan-bentukan yang diterima dari lingkungan, misalnya keluarga
pada masa kecil, dan juga bawaan seseorang sejak lahir (Sjarkawi dalam Donie Koesoema, 2007: 79-
80).

111



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

Said hamid Hasan,dkk dalam naskah akademik pengembangan pendidikan budaya dan
karakter bangsa Kementerian Pendidikan Nasional (2010: 3) merumuskan karakter adalah watak,
tabiat, akhlak, atau kepribadian seseorang yang terbentuk dari hasil internalisasiberbagai kebajikan
(virtues) yang diyakini dan digunakan sebagai landasan untuk cara pandang, berpikir, bersikap, dan
bertindak. Kebajikan terdiri atas sejumlah nilai, moral, dan norma, seperti jujur, berani bertindak,
dapat dipercaya, dan hormat kepada oranglain. Interaksi seseorang dengan oranglain dapat
menumbuhkan karakter individu tersebut. Lickona (1991: 21) mendefinisikan orang yang
berkarakter sebagai sifat alami seseorang dalam merespon situasi secara bermoral, yang
dimanifestasikan dalam tindakan nyata melalui tingkah laku yang baik, jujur, bertanggung jawab,
menghormati orang lain serta karakter mulia lainnya.

Pengertian pendidikan karakter selalu mengacu pada bagaimana pribadi yang baik,
memperlihatkan kualitas perseorangan yang dapat melihat dengan pertimbangan kondisisosial untuk
mendapatkan karakter dan mengembangkan pribadi yang berkualitas sering kali dengan meninjau
tujuan dari pendidikan, rasa melalui penekanan pada kualitas (nilai-nilai positif) seperti jujur, rasa
hormat, dan bertanggung jawab. Dalam Grand Desain pendidikan karakter, pendidikan karakter
merupakan proses pembudayaan dan pemberdayaan nilai-nilai luhur dalam lingkungan satuan
pendidikan (sekolah), lingkungan keluarga, dan lingkungan masyarakat. Nilai-nilai luhur ini berasal
dari teori pendidikan, psikologi pendidikan, dan nilai-nilai sosial budaya, ajaran agama, Pancasila,
UUD 1945, dan UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, serta pengalaman
terbaik dan praktik nyata dalamkehidupan sehari-hari. Proses pembudayaan dan pemberdayaan nilai-
nilai luhur ini juga perludidukung oleh komitmen dan kebijakan pemangku kepentingan serta pihak-
pihak terkait lainnya termasuk dukungan sarana dan prasarana yang diperlukan ( Zubaedi, 2011: 17).
Pendidikan karakter secara akademik dimaknai sebagai pendidikan nilai, pendidikan budi pekerti,
pendidikan moral, pendidikan watak, yang tujuannya mengembangkan kemampuan peserta didik
untuk memberkan keputusan baik- buruk, memelihara apa yang baik itu, dan mewujudkan kebaikan
itu dalam kehidupan sehari-hari dengan sepenuh hati (Kementerian Pendidikan Nasional, 2010:
2).Lickona (Elkind & Sweet, 2004:1) mendefinisikan pendidikan karakter sebagai:

“character education is the deliberate effort to help people understand, care about, and
act upon ethical values. When we think about the kind of character we want for our children,
it is clear that we want them to be able to judge what is right, care deeply about that is right,
and then do what they believe to be right. Even in the face of pressure from without and
temptation from within”.

Dari berbagai definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan karakter adalahmerupakan suatu
proses yang membantu menumbuhkan, mengembangkan, mendewasakan, membentuk kepribadian
seseorang yang merupakan karakter atau ciri khas dari orang tersebut. Proses tersebut dilakukan
secara sadar dan sistematis, sehingga terbentuk kepribadian yang digunakan sebagai landasan untuk
cara pandang, berpikir, bersikap, dan bertindak. Karakter berkaitan dengan personalitas walaupun
ada perbedaannya. Personalitas merupakan trait bawaan sejak lahir, sedang karakter merupakan
perilaku hasil pembelajaran. Seseorang lahir dengan trait personality tertentu, seseorang ada yang
pemalu dan ada yang terbuka dan mudah bicara. Klasifikasi lain adalah apakah seseorang
berorientasi pada tugas atau kegiatan sosial. Hal ini yang menjadikan seseorang memiliki sifat ingin
menguasai, ingin mempengaruhi, personaliti stabil atau patuh.

Karakter pada dasarnya diperoleh lewat interaksi dengan orangtua, guru, teman, dan
lingkungan. Karakter diperoleh dari hasil pembelajaran secara langsung atau pengamatan
terhadap orang lain. Pembelajaran langsung dapat berupa ceramah dan diskusi tentang
karakter, sedang pengamatan diperoleh melalui pengamatan sehari-hari apa yang dilihat di
lingkungan termasuk media televisi. Karakter berkaitan dengan sikap dan nilai. Sikap

112



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

merupakan predisposisi terhadap suatu objek atau gejala, yaitu positif atau negatif. Nilai
berkaitan dengan baik dan buruk yang berkaitan dengan keyakinan individu. Jadi keyakinan
dibentuk melalui pengalaman sehari-hari, apa yang dilihat dan apa yang didengar terutama
dari seseorang yang menjadi acuan atau idola seseorang ( Darmiyati Zuchdi, 2011: 185-186).

a) Nilai-nilai Pendidikan Karakter

Satuan pendidikan sebenarnya selama ini sudah mengembangkan dan melaksanakan
nilai-nilai pembentuk karakter melalui program operasional satuan pendidikan masing-
masing. Hal ini merupakan prakondisi pendidikan karakter pada satuan pendidikan yang
untuk selanjutnya pada saat ini diperkuat dengan 18 nilai hasil kajian empirik Pusat
Kurikulum. Nilai prakondisi (the existing values) yang dimaksud antara lain takwa, bersih,
rapih, nyaman, dan santun. Dalam rangka lebih memperkuat pelaksanaan pendidikan
karakter telah teridentifikasi 18 nilai yang bersumber dari agama, Pancasila, budaya, dan
tujuan pendidikan nasional, yaitu: (1) religius, (2) jujur, (3) toleransi, (4) disiplin, (5) kerja
keras, (6) kreatif, (7) mandiri, (8) demokratis, (9) rasa Ingin Tahu, (10) semangat
Kebangsaan, (11) cinta tanah air, (12) menghargai prestasi, (13) bersahabat/komunikatif,
(14) cinta damai, (15) gemar membaca, (16) peduli lingkungan, (17) peduli sosial, & (18)
tanggung jawab.

Meskipun telah terdapat 18 nilai pembentuk karakter bangsa, namun satuan pendidikan
dapat menentukan prioritas pengembangannya dengan cara melanjutkan nilai prakondisi
yang diperkuat dengan beberapa nilai yang diprioritaskan dari 18 nilai di atas. Dalam
implementasinya jumlah dan jenis karakter yang dipilih tentu akan dapat berbeda antara satu
daerah atau sekolah yang satu dengan yang lain. Hal itu tergantung pada kepentingan dan
kondisi satuan pendidikan masing-masing. Diantara berbagai nilai yang dikembangkan,
dalam pelaksanaannya dapat dimulai dari nilai yang esensial, sederhana, dan mudah
dilaksanakan sesuai dengan kondisi masing-masing. Rumusan nilai-nilai yang menjadi
muatan pendidikan karakter ini memiliki sedikit persamaan dengan rumusan karakter dasar
yang berkembang di negara lain, serta karakter dasar yang dikembangkan oleh Ari Ginanjar
Agustian melalui ESQ-nya.

Moral knowing atau pengetahuan moral terdiri dari enam unsur, yaitu: (1) moral
awareness atau kesadaran moral, atau kesadaran hati nurani, ialah menggunakan intelegensi
untuk melihat jika situasi meminta penilaian atau pertimbangan moral, dan kemudian untuk
berpikir secara hati-hati tentang apa yang benar dari perilaku tersebut. (2) knowing moral
values (pengetahuan tentang nilai-nilai moral). Nilai moral tersebut antara lain, rasa hormat
tentang kehidupan, tanggung jawab terhadap orang lain, kejujuran, keterbukaan, toleransi,
kesopanan, disiplin diri, integritas, kebaikan, perasaan kasihan, dan keteguhan hati. (3)
perspective-taking yaitu kemampuan untuk memberi pandangan kepada orang lain, melihat
situasi seperti apa yang dilihat, membayangkan sebagaimana dia seharusnya berpikir,
mereaksi dan merasakan. (4) moral reason atau pertimbangan-pertimbangan moral
merupakan pengertian tentang apa dan dimaksud dengan bermoral dan mengapa kita harus

bermoral. (5) decision-making atau pengambilan keputusan adalah kemampuan mengambil
keputusan dalam menghadapi masalah-masalah moral. (6) self knowing adalah kemampuan
untuk mengenal atau memahami diri sendiri, hal ini paling sulit untuk dicapai tetapi sangan
diperlukan untuk pengembangan moral.

Komponen untuk pengembangan karakter yang kedua adalah moral feeling atau
perasaan moral. Komponen ini terdiri dari enam unsur penting, yaitu: (1) consciense atau
kata hati atau hati nurani, memiliki dua sisi, yaitu sisi kognitif adalah pengetahuan tentang
apa yang benar, sisi emosi adalah perasaan wajib bertindak tantang kebenaran. (2) self-

113



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

esteem atau harga diri. Jika kita mengukur harga diri kita sendiri berarti kita menilai diri
sendiri. Jika kita menilai diri sendiri, berarti kita merasa hormat terhadap diri sendiri.
Dengan demikian, kita akan mengurangi penyalahgunaan pikiran dan badan kita sendiri.
Tugas sebagai pendidik adalah membantu anak- anak dan remaja untuk mengambangkan
secara positif harga diri atas nilai-nilai, seperti tanggung jawab, kejujuran, dan kebaikan
atas dasar keyakinan dan kemampuan mereka sendiri. (3) emphaty, adalah kemampuan
untuk mengidentifikasi dengan atau seolah-olah mengalami sendiri apa yang dialami orang
lain, dan dilakukan untuk orang lain. (4) loving the good atau cinta kepada kebaikan. Bentuk
tertinggi dari karakter, termasuk menjadi tertarik dengan kebaikan yang sejati.(5) self
control, adalah kemampuan untuk mengendalikan diri sendiri, dan hal ini diperlukan juga
untuk mengekang kesenangan diri sendiri. (6) humility atau kerendahan hati. Kerendahan
hati adalah bagian dari aspek afektif dari pengetahuan terhadap diri sendiri yang merupakan
bagian terpenting dari karakter yang baik.

Komponen pembentuk karakter yang ketiga adalah moral action atau tindakan moral, yang
terdiri dari tiga unsur penting, yaitu: (1) competence atau kompetensi moral, adalah
kemampuan untuk menggunakan pertimbangan-pertimbangan moral dan perasaan dalam
perilaku moral yang efektif. Untuk memecahkan konflik secara terbuka dan jujur, dalam hal
ini diperlukan keterampilan praktis, misalnya keterampilan mendengar, berkomunikasi
dengan jelas, dan memutuskan bersama suatu masalah yang dapat diterima secara timbal
balik. (2) will atau kemauan. Untuk menjadi baik, seringkali menuntut tindakan nyata dari
kemauan, memobilisasi energi moral untuk bertindak secara baik dan benar, hal ini perlu
dikembangkan. Oleh karena itu dalam pengembangan karakter positif harus diberikan
kesempatan yang luas untuk mengembangkan kebiasaan-kebiasaan yang baik, dan
mempraktikan bagaimana menjadi orang yang baik. bermoral. (5) decision-making atau
pengambilan keputusan adalah kemampuan mengambil keputusan dalam menghadapi
masalah-masalah moral. (6) self knowing adalah kemampuan untuk mengenal atau
memahami diri sendiri, hal ini paling sulit untuk dicapai tetapi sangan diperlukan untuk
pengembangan moral.

Komponen untuk pengembangan karakter yang kedua adalah moral feeling atau
perasaan moral. Komponen ini terdiri dari enam unsur penting, yaitu: (1) consciense atau
kata hati atau hati nurani, memiliki dua sisi, yaitu sisi kognitif adalah pengetahuan tentang
apa yang benar, sisi emosi adalah perasaan wajib bertindak tantang kebenaran. (2) self-
esteem atau harga diri. Jika kita mengukur harga diri kita sendiri berarti kita menilai diri
sendiri. Jika kita menilai diri sendiri, berarti kita merasa hormat terhadap diri sendiri.
Dengan demikian, kita akan mengurangi penyalahgunaan pikiran dan badan kita sendiri.
Tugas sebagai pendidik adalah membantu anak- anak dan remaja untuk mengambangkan
secara positif harga diri atas nilai-nilai, seperti tanggung jawab, kejujuran, dan kebaikan
atas dasar keyakinan dan kemampuan mereka sendiri. (3) emphaty, adalah kemampuan
untuk mengidentifikasi dengan atau seolah-olah mengalami sendiri apa yang dialami orang
lain, dan dilakukan untuk orang lain. (4) loving the good atau cinta kepada kebaikan. Bentuk
tertinggi dari karakter, termasuk menjadi tertarik dengan kebaikan yang sejati.(5) self
control, adalah kemampuan untuk mengendalikan diri sendiri, dan hal ini diperlukan juga
untuk mengekang kesenangan diri sendiri. (6) humility atau kerendahan hati. Kerendahan
hati adalah bagian dari aspek afektif dari pengetahuan terhadap diri sendiri yang merupakan
bagian terpenting dari karakter yang baik.

114



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

Komponen pembentuk karakter yang ketiga adalah moral action atau tindakan moral, yang terdiri
dari tiga unsur penting, yaitu: (1) competence atau kompetensi moral, adalah kemampuan untuk
menggunakan pertimbangan-pertimbangan moral dan perasaan dalam perilaku moral yang efektif.
Untuk memecahkan konflik secara terbuka dan jujur, dalam hal ini diperlukan keterampilan praktis,
misalnya keterampilan mendengar, berkomunikasi dengan jelas, dan memutuskan bersama suatu
masalah yang dapat diterima secara timbal balik. (2) will atau kemauan. Untuk menjadi baik,
seringkali menuntut tindakan nyata dari kemauan, memobilisasi energi moral untuk bertindak secara
baik dan benar, hal ini perlu dikembangkan. Oleh karena itu dalam pengembangan karakter positif
harus diberikan kesempatan yang luas untuk mengembangkan kebiasaan-kebiasaan yang baik, dan
mempraktikan bagaimana menjadi orang yang baik.

1. Fungsi dan Pengaruh Media Massa

Media massa merupakan salah satu sarana untuk pengembangan kebudayaan, bukan hanya
budaya dalam pengertian seni dan simbol tetapi juga dalam pengertian pengembangan tata-cara,
mode, gaya hidup dan norma-norma (Dennis McQuil, 1987:1). Media massa sangat berperan dalam
perkembangan atau bahkan perubahan pola tingkah laku dari suatu masyarakat, oleh karena itu
kedudukan media massa dalam masyarakat sangatlah penting. Dengan adanya media massa,
masyarakat yang tadinya dapat dikatakan tidak beradab dapat menjadi masyarakat yang beradab. Hal
itu disebabkan, oleh karena media massa mempunyai jaringan yang luas dan bersifat massal sehingga
masyarakat yang membaca tidak hanya orang-perorang tapi sudah mencakup jumlah puluhan,
ratusan, bahkan ribuan pembaca, sehingga pengaruh media massa akan sangat terlihat di permukaan
masyarakat.

Media massa dipandang punya kedudukan strategis dalam masyarakat. Ashadi Siregar (2004)
memetakan tiga fungsi instrumental media massa, yaitu untuk memenuhi fungsi pragmatis bagi
kepentingan pemilik media massa sendiri, bagi kekuatan-kekuatan ekonomi dan politik dari pihak di
luar media massa, atau untuk kepentingan warga masyarakat. Secarakonseptual, keberadaan media
massa dan masyarakat perlu dilihat secara bertimbal balik. Untuk itu ada 2 pandangan yaitu apakah
media massa membentuk (moulder) atau mempengaruhi masyarakat, ataukah sebaliknya sebagali
cermin (mirror) atau dipengaruhi oleh realitas masyarakat. Dua landasan ini menjadi titik tolak dari
bangunan epistemogis dalam kajian media massa, yang mencakup ranah pengetahuan mengenai
hubungan antara masyarakat nyata (real) dengan media, antara media dengan masyarakat cyber, dan
antara masyarakat real denganmasyarakat cyber secara bertimbal-balik. Pandangan pertama, bahwa
media membentuk masyarakat bertolak dari landasan bersifat pragmatis sosial dengan teori
stimulus—respons dalam behaviorisme. Teori media dalam landasan positivisme ini pun tidak bersifat
mutlak, konsep mengenai pengaruh media massa terdiri atas 3 varian, pertama: menimbulkan
peniruan langsung (copy-cut), kedua: menyebabkan ketumpulan terhadap norma (desensitisation),
dan ketiga: terbebas dari tekanan psikis (catharsis) bagi khalayak media massa. Pandangan kedua
menempatkan media sebagai teks yang merepresentasikan makna, baik makna yang berasal dari
realitas empiris maupun yang diciptakan oleh media.

Dengan demikian, realitas media dipandang sebagai bentukan makna yang berasal dari
masyarakat, baik karena bersifat imperatif dari faktor-faktor yang berasal dari masyarakat, maupun
berasal dari orientasi kultural pelaku media. Dari sini media dilihat pada satu sisi sebagai instrumen
dari kekuasaan (ekonomi dan/atau politik) dengan memproduksi kultur dominan untuk pengendalian
(dominasi dan hegemoni) masyarakat, dan pada sisi lain dilihat sebagai institusi yang memiliki
otonomi dan independensi dalam memproduksi budaya dalam

Walaupun masih banyak tanda tanya apakah kedua undang-undang ini sudah cukup mampu
menjamin pers sebagai kekuatan keempat (fourth estate) dari demokrasi. Media massa yang terjamin
kebebasan dan independensinya pada gilirannya menguntungkan semuanya, baik negara maupun

115



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

masyarakat. Walaupun seringkali dianggap merugikan kepentingan-kepentingan politik tertentu
(vested interest), namun demikian precision journalism (berdasarkan investigative reporting), justru
dapat menjadi semacam early warning system terhadap ancaman-ancaman laten terhadap negara dan
masyarakat, termasuk praktek-praktek yang merongrong kekayaan rakyat seperti korupsi, kolusi dan
nepotisme (KKN). Selanjutnya, sebagaiproses kinerja pemaknaan sosial, budaya tidak berlangsung
dalam ruang kosong. Artinya, apa yang disebut budaya berlangsung dalam kategori-kategori ruang
waktu tertentu, memiliki perjalanan sejarah (historiositas), bukan proses yang hanya berlingkup
individual, dan proses yang melibatkan kelompok. Kelompok itu bisa berupa etnik, ras, agama,
bangsa dan kelompok usia.

Menurut Jan Romein, watak berkembang berdasarkan pengalaman (common fate) dalam sejarah
bangsa. Hal yang sama juga diucapkan oleh Ernets Cassirer (1946), bahwa bangsa tidak dapat
dilepaskan dari pengalaman kehidupan masyarakat bangsanya. Aktivitas masyarakat bangsa dalam
perkembangan sejarahnya banyak berhubungan dengan pertumbuhan negara bangsa (nation state).
Clifford Gertz (1993) mengakui betapa sulitnya memahami manusia Indonesia yang super majemuk
yang menghuni beribu pulau. Kesulitannya adalah bagaimana memahami manusia Indonesia lewat
pemetaan panorama perjalanan sejarah yang penuh konflik, sejak zaman kerajaan sampai era krisis
yang berkepanjangan. J de Finance (1991) menyatakan bahwa etika dan moralitas berkaitan dengan
watak. Watak seseorang membuat orang itu berkepribadian, dan watak bangsa membentuk
kepribadian bangsa. Untuk itu diperlukan semacam solusi untuk menanamkan dan memekarkan
segala sesuatu yang bernilai positif bagi perkembangan watak dan kepribadian bangsa.

Aspek-aspek positif itu harus diagendakan dalam rangka menciptakan sebuah masyarakat masa
depan Indonesia baru, masyarakat multikultur. Watak masyarakat (social character) merupakan satu
elemen dari suatu watak bangsa atau kepribadian bangsa. Danandjaja (1998) menyarankan
penggabungan gagasan lama tentang sifat adaptasi pranata sosial terhadap kondisi lingkungan
dengan modifikasi karakteriologi psiko-analitik. Teori Erich Fromm mengenai watak masyarakat
mengakui asumsi transmisi kebudayaan dalam hal membentuk kepribadian tipikal atau kepribadian
kolektif. Namun Fromm juga mencoba menjelaskan fungsi-fungsi sosio-historik dari tipe kepribadian
tersebut yang menghubungkan kebudayaan tipikal dari suatu kebudayaan obyektif yang dihadapi
suatu masyarakat. Untuk merumuskan hubungan tersebut secara efektif, suatu masyarakat perlu
menerjemahkannya ke dalam unsur-unsur watak (traits)

dari individu anggotanya agar mereka bersedia melaksanakan apa yang harus dilakukan. Payung
besar nasionalisme sebagai ideologi yang mencakup prinsip kebebasan, kesatuan, dan kepribadian
selaku orientasi nilai kehidupan kolektif suatu kelompok dalam usahanya merealisasikan tujuan pada
awal pergerakannya difokuskan pada masalah kesadaran identitas, pembentukan solidaritas lewat
proses integrasi dan mobilisasi lewat organisasi (Hertz, 1945). Dalam konteks kekinian, lembaga
yang mampu menjangkau khalayak luas tanpa hambatan (barier) ruang dan waktu adalah media
massa.

Ahli komunikasi massa Harold D Lasswell dan Charles Wright (1954) dalam Akmadsyah Naina
dkk (2008: 461-462), menyatakan terdapat empat fungsi sosial media massa, yaitu:Pertama, sebagai
social surveilance. Pada fungsi ini, media massa termasuk media televisi, akan senantiasa
merujuk pada upaya penyebaran informasi dan interpretasi seobjektif mungkin mengenai peristiwa
yang terjadi, dengan maksud agar dapat dilakukan kontrol sosial sehingga tidak terjadi hal-hal yang
tidak diinginkan dalam lingkungan masyarakat bersangkutan. Kedua, sebagai social correlation.
Dengan fungsi korelasi sosial tersebut, akan terjadi upaya penyebaran informasi yang dapat
menghubungkan satu kelompok sosial dengan kelompoksosial lainnya. Begitupun antara pandangan
— pandangan yang berbeda, agar tercapai konsensus sosial. Ketiga, fungsi socialization. Pada fungsi
ini, media massa selalu merujuk pada upaya pewarisan nilai-nilai luhur dari satu generasi ke
generasi selanjutnya, atau dari satu kelompokke kelompok lainnya. Keempat, fungsi entertainment.

116



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

Agar tidak membosankan, sudah tentu media massa perlu juga menyajikan hiburan kepada
khalayaknya. Hanya saja, fungsi hiburan ini sudah terlalu dominan mewarnai siaran televisi Kkita,
sehingga ketiga fungsi lainnya, seolah telahterlupakan. Untuk itu, fungsi hiburan haruslah ditata agar
seimbang dengan 3 (tiga) fungsi lainnya.

Sejatinya, keempat fungsi media massa tersebut bersinergi dan sinkron dalam rangka
menyajikan tontonan yang sehat. Sebab, hanya dengan tontonan yang sehat sajalah yang nantinya
dapat melahirkan generasi yang sehat. Generasi yang memiliki karakter bangsa. Dalam hal inilah,
kesadaran masyarakat dunia pada umumnya dan Indonesia secara khusus perlu bertekad dan
berkomitmen untuk mengupayakan agar ke depan jangan lagi mau membiarkan diri dan keluarganya
didikte oleh siaran televisi yang tidak mendidik dan bahkan merusak pembangunan karakter bangsa
bagi masyarakat (warga negara) dalam pembangunan bangsa ke depan. Dari penjelasan diatas, dapat
disimpulkan bahwa: Peran media massa dalam mentransformasikan nilai-nilai kebangsaan
merupakan suatu yang sudah seharusnya dan media kita sesungguhnya sudah dan terus
melakukannya. Persoalan yang ada, media cukup kesulitan mengangkat nilai-nilai kebangsaan dalam
bentuk nyata karena tidak atau belum menemukan nara sumber, tokoh atau fakta-fakta yang dapat
atau benar-benar layak menjadi ikon, panutan

Peran media massa dalam pembangunan karakter bangsa, haruslah berlandas pada perspektif
budaya Indonesia yang meletakkan landasannya dalam kerangka negara kesatuan, dengan
keanekaragaman budaya yang memiliki nilai-nilai luhur, kebijaksanaan dan pengetahuan lokal
yangarif dan bijaksana (local wisdom and local knowledge). Media televisi dilndonesia harus mampu
menggali dan menjadikannya sebagai norma acuan atau tolok ukur di dalam melakukan
penyiarannya. Mengingat kedudukan media massa dalam perkembangan masyarakat sangatlah
penting, maka industri media massa pun berkembang pesat saat ini. Hal ini dapat dilihat dari
banyaknya stasiun televisi, stasiun radio, perusahaan media cetak, baik itu surat kabar, majalah, dan
media cetak lainnya. Para pengusaha merasa diuntungkan dengan mendirikan perusahaan yang
bergerak di bidang media massa seperti itu. Hal itu disebabkan karena mengelola perusahaan dengan
jenis spesifikasi mengelola media massa adalah usaha yang akan selalu digemari masyarakat
sepanjang masa, karena sampai kapanpun manusia akan selalu haus akan informasi.

Tugas dan fungsi pers adalah mewujudkan keinginan kebutuhan informasi melalui medianya
baik melalui media cetak maupun media elektronik seperti, radio, televisi, internet. Fungsi informatif
yaitu memberikan informasi, atau berita, kepada khalayak ramai dengan cara yang teratur. Pers akan
memberitakan kejadian-kejadian pada hari tertentu, memberitakan pertemuan-pertemuan yang
diadakan, atau pers mungkin juga memperingatkan orang banyak tentang peristiwa-peristiwa yang
diduga akan terjadi (Budyatna, 2006: 27). Dennis McQuil (1987: 1) mengatakan lebih jauh tentang
pengaruh media sebagai berikut: Media menjangkau lebih banyak orang dibandingkan daripada
institusi-institusi lainnya. Dan lebih parah lagi, media massa sudah sejak dahulu telah “mengambil
alin” peranan sekolah, orang tua, agama dan lain-lain. Institusi media sendiri sebenarnya tidaklah
memiliki kekuasaan, akan tetapi insitusi iniselalu berkaitan dengan kekuasaan negara. Lebih lanjut
dia mengatakan tentang ciri utama dari komunikasi massa. Komunikasi massa memiliki ciri yang
khas, yaitu: Bahwa hubungan antara pengirim dan penerima bersifat satu arah dan jarang sekali,
bukan berarti tidak ada, yangbersifat interaktif. Kalaupun ada, maka itu terselenggara dengan tidak
seimbang antara pengirimdan penerima. Pengirim biasanya akan sangat dominan karena berperan
sebagai penyelenggara. Yang lebih parah lagi adalah bahwa hubungan tersebut juga bersifat im-
personal, bahkan mungkin sekali akan sering bersifat non moral, dalam pengertian bahwa sang
pengirim biasanyatidak bertanggung jawab atas konsekuensi yang terjadi pada para individu, dalam
hal ini pihak penerima. Sejalan dengan McQuil, Littlejohn,Stephen W & Foss, Karen A. (2005),
mengatakan bahwa efek tayangan yang disiarkan ditelevisi akan mempengaruhi persepsi
penontonnya. Salah

117



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

dalam mentransformasikan nilai-nilai kebangsaan yang relevan dengan kondisi kehidupan saatini.

satunya adalah efek tayangan yang memuat kekerasan akan dapat menimbulkan efek-efek sebagai
berikut: 1) Catharsis: tayangan kekerasan di media massa dapat digunakan sebagai mekanisme
katarsis bagi penonton untuk melampiaskan fantasinya tentang kekerasan sehingga dapat mengurangi
perilaku kekerasan yang ada, 2) Social learning: tayangan kekerasan dapat dijadikan sebagai model
belajar bagi penonton; 3) Priming: ketika tayangan kekerasan berlangsung terus menerus dan
ditonjolkan , dapat memberikan dampak jangka panjang pada penonton; 4) Arousal: membangkitkan
perilaku kekerasan dalam diri penonton; 5) Desensitization: menjadikan penonton tidak lagi sensitif
atau peka terhadap perilaku kekerasan, lama-lama dianggap sebagai hal yang biasa; dan 6) Fear:
menimbulkan dampak ketakutan.

Media televisi sesungguhnya memiliki kelebihan dalam membantu tugas guru dan orangtua
dalam menanamkan pendidikan karakter terhadap anak secara berkesinambungan. Hal ini karena
televisi dengan menyajikan pesan audiovisual dan gerak, serta dapat mendramatisir dan
memanipulasi pesan sesuai tujuan yang dikehendaki. Materi televisi akan berpengaruh positif
terhadap pembentukan karakter anak jika ia didesain melalui contoh-contoh konkret dalam
kehidupan masyarakat, berbangsa, dan bernegara.

Mencermati akan hal ini lebih mendalam, kiranya sudah sewajarnyalah, kita perlu menghimbau
kepada mereka yang bertanggung jawab terhadap penyelenggaraan pemberitaan dan siaran di media
massa di tanah air tercinta ini. Sisihkanlah barang sedikit keuntungan yang diperoleh untuk juga
berpartisipasi dalam  upaya pemerintah, membangun  bangsaini. Membangun karakter
bangsa, terutama sekali membangun karakter para generasi muda bangsa, yang akan menghadapi
lebih banyak lagi tantangan yang akan dihadapinya dimasa mendatang. Tantangan yang banyak
berkait dengan  kemajuan  teknologi  danarus globalisasi yang tidak akan mungkin dapat
dibendung tanpa ketahanan diri dan ketahanan bangsa yang berlandaskan pada karakter dan
kepribadian yang kuat. Salah satunya adalah menghadapi pengaruh media massa yang memiliki
kekuatan yang sangat dahsyat dalam pembentukan jiwa anak bangsa.

Media massa perlu berfungsi sebagai instrumen pendidikan yang memiliki cultural of power
dalam membangun masyarakat yang berkarakter karena efek media massa sangat kuat. Prinsip-
prinsip dalam pendidikan karakter perlu diinternalisasikan dalam program-program yang
ditayangkan oleh media massa, sebagai bentuk tanggung jawab bersama dalam mengatasi krisis
karakter bangsa. Pengelola media massa perlu untuk mengembangkan dirinya sebagai “agen
perubahan” yang memiliki jiwa yang berkarakter, sehingga seni dan karya yang dihasilkan dan
ditayangkan akan sarat dengan nilai-nilai kebajikan, nilai-nilai kemanusiaan, nilai-nilai humanis-
religius, dan dijauhkan dari tayangan yang merusak moral bangsa, dan “virus-virus” Yyang
melemahkan etos dan budaya kerja dan media massa perlu menempatkan dirinya sebagai
pendidik yang secara stimulan ikut memberi pengaruh terhadap proses pembentukan karakter anak-
anak dan remaja. Apalagi pada era globalisasi sekarang ini, guru dan sekolah menghadapi
tantangan pola pergaulan global peserta didik yang tidak dapat dikendalikan (Zubaedi, 2011: 177).
SIMPULAN
Upaya pembangunan karakter bangsa bagi manusia Indonesia dalam berbagai aspek kehidupan
melalui peran media massa khususnya televisi tentunya berada pada paradoksisasi, positif dan negatif.
Kesadaran kita untuk menata penggunaan media massa televisi yang memberi manfaat dalam
kehidupan kita adalah solusi terbaik. Untuk itu kesadaran menata hidup dalam kaitannya dengan
pemanfaatan media massa televisi bagi pembangunan karakter bangsa bagi manusia Indonesia
haruslah merujuk dan berdasarkan pada nilai-nilai luhur bangsa dan telah dikristalisasikan dan
diwujudkan dalam Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945. Peran media massa televisi dalam
pembangunan karakter bangsa, haruslah berlandas pada perspektif budaya Indonesia yang meletakkan
landasannya dalam kerangka negara kesatuan, dengan keaneragaman budaya yang memiliki nilai-nilai

118



4 Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
> = Vol.8No. 2. 2024: 108-119 (p-1SSN.2302-111X)

luhur, kebijaksanaan dan pengetahuan lokal yang arif dan bijaksana (local wisdom and lokal
knowledge). Media televisi di Indonesia harus mampu menggali dan menjadikannya sebagai norma
acuan atau tolak ukur di dalam melakukan penyiarannya.

Kebebasan yang dimiliki media massa televisi tidaklah kebebasan tanpa batas melainkan dibatasi
dengan rambu-rambu etika dan moral serta harus dipertanggungjawabkan. Bebas pada satu sisi dan
tanggung jawab pada sisi lain, yang tidak bisa dipisahkan bagaikan dua sisi mata uang. televisi bebas
dalam menyiarkan sesuatu tetapi harus bertanggung jawab terhadap apa yang disiarkan. Media massa
televisi harus menjamin kebenaran dalam setiap pemberitaan yang disampaikan kepada khalayak.
Media massa televisi juga dituntut untuk dapat mengawal nilai- nilai luhur budaya bangsa dan kepada
masyarakat dengan fungsi-fungsi media massa yang melandasinya, diantaranya adalah memberikan
pendidikan untuk membangun karakter bangsa demi tercapainya SDM Indonesia yang berkarakter.

B. Daftar Pustaka

Akhmadsyah Naina, M Alwi Dahlan, dkk (2008). Manusia komunikasi komunikasi manusia.
Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara.

Balitbang Kemendiknas. (2010). Pengembangan pendidikan budaya dan karakter bangsa.

Darmiyati Zuchdi, Zuhdan Kun Prasetya, Muhsinatun Siasah Masruri. (2010). Laporan penelitian
hibah penelitian tim pascasarjana: Pengembangan model pendidikan karakter terintegrasi
dalam pembelajaran bidang studi di sekolah dasar. Yogyakarta: Program Pascasarjana
UNY.

Darmiyati Zuchdi. (2010). Humanisasi pendidikan (edisi ketiga), Jakarta: Bumi Aksara.

Doni Koesoema, A. (2010). Pendidikan karakter, strategi mendidik anak di zaman global.

Jakarta: Gramedia.

Elkind, David H. & Sweet, Freddy. (2004). How to do character education. Artikel. Diambil pada
tanggal 25 Desember 2011, dari: http://www.wilderdom.com/Character.html.

Littlejohn,Stephen W & Foss, Karen A. (2005), Theories of Human Communication, 8" edition.

USA: Thomson Wadsworth.

Lickona, Thomas. (1991). Educating for character. How our schools can teach respect and
responsibility. New York: Bantam Books.

Lickona, Thomas, E. Schaps and C. Lewis. (2010).CEP’s eleven principles of effective character
education. 2010 revision. Washington, D.C: Character Education Partnership. Diambil
pada tanggal 26 Juni 2015 dari (http://www.character.org/uploads/PDFs/ Eleven
Principles_ new2010.pdf).

McQuail, Denis (1987). Teori komunikasi massa, Erlangga: Jakarta. Muhammad Budyatna (2006).

Jurnalistik teori dan praktek. Bandung: Rosda.

Tim Pakar Jati Diri Bangsa. (2011). Pendidikan karakter di sekolah: Dari gagasan ke tindakan.

Jakarta: Elex Media Komputindo.

Zubaedi (2011). Desain pendidikan karakter: Konsepsi dan aplikasinya dalam lembaga pendidikan.

Jakarta: Kencana
http://elearning.unesa.ac.id/myblog/alim-sumarno/peran-media-dalam-membangun-masyarakat-

multikultur. Diambil tanggal 26 Juni 201

119


http://www.wilderdom.com/Character.html
http://www.character.org/uploads/PDFs/%20Eleven%20Principles_%20new2010.pdf
http://www.character.org/uploads/PDFs/%20Eleven%20Principles_%20new2010.pdf
http://elearning.unesa.ac.id/myblog/alim-sumarno/peran-media-dalam-membangun-masyarakat-multikultur
http://elearning.unesa.ac.id/myblog/alim-sumarno/peran-media-dalam-membangun-masyarakat-multikultur

Jurnal Kependidikan (e-1SSN.2685-9254)
Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 (P-1SSN.2302-111X)

120



