
 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

108 

 

  

PERAN MEDIA MASSA DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER 

 

Muhammad Iksan 

FKIP. Universitas Samawa 

*E-mail: iksan.unsa@gmail.com 

 

Abstrak 

Aspek pendidikan adalah aspek terpenting dalam membentuk karakter bangsa. 

Dengan mengukur kualitas pendidikan, maka kita dapat melihat potret bangsa yang 

sebenarnya, karena aspek pendidikanlah yang menentukan masa depan seseorang, apakah 

dia dapat memberikan suatu yang membanggakan bagi bangsa dan dapat mengembalikan 

jati diri bangsa atau sebaliknya. Pendidikan karakter adalah merupakan suatu proses yang 

membantu menumbuhkan, mengembangkan, mendewasakan, membentuk kepribadian 

seseorang yang merupakan karakter atau ciri khas dari orang tersebut. Proses tersebut 

dilakukan secara sadar dan sistematis, sehingga terbentuk kepribadian yang digunakan 

sebagai landasan untuk cara pandang, berpikir, bersikap, dan bertindak. Media massa 

sangat berperan dalam perkembangan atau bahkan perubahan pola tingkah laku dari suatu 

masyarakat, oleh karena itu kedudukan media massa dalam masyarakat sangatlah penting. 

Dengan adanya media massa, masyarakat yang tadinya dapat dikatakan tidak beradab dapat 

menjadi masyarakat yang beradab. Hal itu disebabkan, oleh karena media massa 

mempunyai jaringan yang luas dan bersifat massal sehingga masyarakat yang membaca 

tidak hanya orang- perorang tapi sudah mencakup jumlah puluhan, ratusan, bahkan ribuan 

pembaca, sehingga pengaruh media massa akan sangat terlihat di permukaan masyarakat. 

Peran media massa televisi dalam pembangunan karakter bangsa, haruslah berlandas 

pada perspektif budaya Indonesia yang meletakkan landasannya dalam kerangka negara 

kesatuan, dengan keaneragaman budaya yang memiliki nilai-nilai luhur, kebijaksanaan dan 

pengetahuan lokal yang arif dan bijaksana (local wisdom and lokal knowledge). Media 

televisi di Indonesia harus mampu menggali dan menjadikannya sebagai norma acuan atau 

tolak ukur di dalam melakukan penyiarannya. 

 

Kata kunci: Pendidikan Karakter & Media Massa 

 

 

 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

109 

 

PENDAHULUAN 
Pada masalah aspek otoritas pendidikan, anak didik sebetulnya hanya ditekankan pada 

aspek kognitif saja. Akibatnya adalah anak didik yang diberi materi pelajaran hanya sekedar ‘tahu’ 

dan ‘mengenal’ dengan apa yang didapatkannya, tanpa memahami apa yang mereka pelajari apalagi 

menerapkannya pada kehidupan sehari-hari. Padahal aspek yang lainnya, seperti afektif dan 

psikomotorik adalah hal penting yang harus didik. Karena institusi pendidikan seharusnya dapat 

membuat anak didik menerapkan apa yang diajari, karena sesungguhnya itulah kegunaan dari ilmu 

pengetahuan. Kita tidak tahu standar apa yang dipakai dalam otoritas pendidikan di negara ini, yang 

akhirnya anak didik yang dihasilkan dari institusi pendidikan di negara ini tidak banyak yang mampu 

untuk menerapkan ilmu dan pengetahuan yang mereka dapatkan di tempat pendidikannya, apalagi 

untuk mengajarkannya pada orang lain. Penanaman karakter anak didik dengan mengabaikan aspek 

afektif dan psikomotorik tidak akan berhasil menghasilkan generasi penerus yang memberikan 

dampak positif bagi bangsa. 

Banyaknya faktor atau media yang mempengaruhi pembentukan karakter ini menyebabkan 

pendidikan untuk pengembangan karakter bukan sebuah usaha yang mudah. Secara normatif, 

pembentukan atau pengembangan karakter yang baik memerlukan kualitas lingkungan yang baik 

juga. Dari sekian banyak Faktor atau media yang berperan dalam pembentukan karakter, dalam 

risalah ini akan dilihat peran tiga media yang saya yakini sangat besar pengaruhnya yaitu: keluarga, 

media masa, lingkungan sosial, dan pendidikan formal. Keluarga adalah komunitas pertama di mana 

manusia, sejak usia dini, belajar konsep baik dan buruk, pantas dan tidak pantas, benar dan salah. 

Dengan kata lain, di keluargalah seseorang, sejak dia sadar lingkungan, belajar tata-nilai atau moral. 

Karena tata-nilai yang diyakini seseorang akan tercermin dalam karakternya, maka di keluargalah 

proses pendidikan karakter berawal. Pendidikan di keluarga ini akan menentukan seberapa jauh 

seorang anak dalam prosesnya menjadi orang yang lebih dewasa, memiliki komitmen terhadap nilai 

moral tertentu seperti kejujuran, kedermawanan, kesedehanaan, dan menentukan bagaimana dia 

melihat dunia sekitarnya, seperti memandang orang lain yang tidak sama dengan dia dan berbeda 

status sosial, berbeda suku, berbeda agama, berbeda ras, berbeda latar belakang budaya.  

Di keluarga juga seseorang mengembangkan konsep awal mengenai keberhasilan dalam 

hidup ini atau pandangan mengenai apa yang dimaksud dengan hidup yang berhasil, dan wawasan 

mengenai masa depan. Dalam era kemajuan teknologi informasi dan telekomunikasi sekarang ini, 

salah satu faktor yang berpengaruh sangat besar dalam pembangunan atau sebaliknya juga perusakan 

karakter masyarakat atau bangsa adalah media massa, khususnya media elektronik, dengan pelaku 

utamanya adalah televisi. Sebenarnya besarnya peran media, khususnya media cetak dan radio, 

dalam pembangunan karakter bangsa telah dibuktikan secara nyata oleh para pejuang kemerdekaan. 

Bung Karno, Bung Hattta, Ki Hajar Dewantoro, melakukan pendidikan bangsa untuk menguatkan 

karakter bangsa melalui tulisan-tulisan di surat kabar waktu itu. Bung Karno dan Bung Tomo 

mengobarkan semangat perjuangan, keberanian dan persatuan melalui radio. Mereka, dalam 

keterbatasannya, memanfaatkan secara cerdas dan arif teknologi yang ada pada saat itu untuk 

membangun karakter bangsa, terutama sekali: kepercayaan diri bangsa, keberanian, kesediaaan 

berkorban, dan rasa persatuan. Sayangnya kecerdasan dan kearifan yang telah ditunjukkan generasi 

pejuang kemerdekaan dalam memanfaatkan media massa untuk kepentingan bangsa makin sulit kita 

temukan sekarang. Media massa sekarang memakai teknologi yang makin lama makin canggih. 

Namun tanpa kecerdasan dan kearifan, media massa yang didukung teknologi canggih tersebut justru 

akan melemahkan atau merusak karakter bangsa. Saya tidak ragu mengatakan, media elektronik di 

Indonesia , khususnya televisi, sekarang ini kontribusinya ’nihil’ dalam pembangunan karakter 

bangsa 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

110 

 

Saya tidak bermaksud untuk mengatakan bahwa tidak ada program televisi yang baik. 

Namun sebagian besar program televisi justru lebih menonjolkan karakter buruk daripada karakter 

baik. Sering kali pengaruh lingkungan keluarga yang baik justru dirusak oleh siaran media televisi. 

Di keluarga, anak-anak dididik untuk menghindari kekerasan, namun acara TV justru penuh dengan 

adegan kekerasan. Di rumah, anak-anak dididik untuk hidup sederhana, namun acara sinetron di 

tevisi Indonesia justru memamerkan kemewahan. Di rumah anak-anak dididik untuk hidup jujur, 

namun tayangan di televisi Indonesia justru secara tidak langsung menunjukkan ’kepahlawanan’ 

tokoh- tokoh yang justru di mata publik di anggap “kaisar” atau “pangeran-pangeran” koruptor. Para 

guru agama mengajarkan bahwa membicarakan keburukan orang lain dan bergosip itu tidak baik, 

namun acara televisi, khususnya infotainment, penuh dengan gosip. Bapak dan ibu guru di sekolah 

mendidik para murid untuk berperilaku santun, namun suasana sekolah di sinetron Indonesia banyak 

menonjolkan perilaku yang justru tidak santun dan melecehkan guru. Secara umum, banyak tayangan 

di televisi Indonesia, justru “membongkar” anjuran berperilaku baik yang ditanamkan di di rumah 

oleh orang tua dan oleh para guru di sekolah. 

Dalam era kemajuan teknologi informasi dan telekomunikasi saat ini, salah satu faktor yang 

berpengaruh sangat besar dalam pembangunan, atau sebaliknya, pengerusakan karakter masyarakat 

atau bangsa adalah media massa, khususnya media elektronik dengan pelaku utama, televisi (Tim 

Pakar Yayasan Jati Diri Bangsa, 2011: 45). Di Indonesia, Negara dunia ketiga yang tingkat buta 

hurufnya masih tinggi, media massa khususnya televisi memegang peran besar dalam penyebaran 

informasi. Televisi menjadi semacam kebutuhan karena sosialisasi budaya baca kurang berkembang 

di Indonesia. Masalah yang datang adalah ketika sarana yang begitu efektif tersebut justru 

menyebarkan hal-hal yang tidak sesuai dengan budaya bangsa. Begitu banyak program yang dibuat 

tanpa memikirkan tanggung jawab moral terhadap para penonton muda. Kita semua tahu generasi 

muda bangsa ini semakin kehilangan jati diri dan rasa cinta tanah airnya. Hal tersebut tidak terlepas 

dari pengaruh program televisi yang menyebarkan “budaya instant”. Beberapa program 

menggambarkan budaya korupsi, budaya materialisme, bahkan banyak program gosip yang 

sedemikian merasuki pikiran penonton sehingga di dalam pergaulan dan sosialisai mereka justru 

membicarakan hal-hal yang mencampuri urusan pribadi orang lain. 

Berbagai sinetron dan infotainment yang semakin marak disiarkan di layar kaca setiap hari 

adalah salah satu contoh betapa misi edukasi justru semakin terpinggirkan, belum lagi tayangan- 

tayangan yang menyuguhkan kekerasan, pornografi dan pornoaksi. Yang terjadi sekarang, 

masyarakat dibuat cemas dengan serbuan berbagai sinetron yang semakin melampaui batas “wajar”. 

Bayangkan saja, betapa mirisnya kita sebagai penonton televisi yang setiap hari dijejali dengan 

sinetron yang tidak berkualitas dan isinya hanya “manajemen konflik” antar tokoh, dan lebih banyak 

mengumbar hedonisme, bahkan mendoktrin kita untuk menerima dengan gamblang pengaruh 

budaya asing yang tidak sesuai dengan kepribadian bangsa. Lebih ironis lagi ketika sinetron-sinetron 

seperti itu justru ditayangkan secara berurutan oleh salah satu stasiun televisi swasta mulai sekitar 

pukul 16.00 sampai dengan pukul 22.30 setiap hari. Bagi masyarakat yang “waras”, hal seperti ini 

bagaikan siksaan tanpa ampun atas nilai-nilai moral yang seharusnya tertanam dengan baik dalam 

diri setiap individu. Doktrin sinetron yang tanpa ampun pasti juga menyerang anak-anak kita yang 

masih dibawah umur karena jam tayangnya yang merupakan prime time sehingga jutaan anak di 

seluruh Indonesia, secara bersamaan “disiksa” moral dan mentalnya dengan pengaruh-pengaruh atau 

doktrin yang disebarkan sinetron yang hanya mementingkan rating. Padahal, rating itu hanya 

mementingkan profit tanpa memikirkan tanggung jawab moral kepada penonton di bawah usia



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

111 

 

Semakin sulit ditemukan acara di televisi yang “inspiring” dan “mendidik”, dengan tujuan 

turut membangun karakter bangsa. Selain lawakan dan acara sinetron tentang “setan” , sinetron 

opera sabun adalah merupakan jenis acara yang dapat bertahan selama ber bulan-bulan. Alasannya 

sederhana sekali yaitu, mereka (televisi) memilih acara yang dapat menaikkan “rating” mereka, 

sehingga dapat mengundang banyak pemasang iklan yang berarti meningkatkan pendapatan. Belum 

lagi bila kita berbicara tentang segmen acara infotaintment yang sedang marak belakangan ini, berita-

berita gosip atau cerita burung tentang para seleberitis. Tidak diketahui dengan pasti mana yang 

benar dan mana pula yang hanya isapan jempol belaka. Menurut pengamatan penulis selama 1 

minggu berturut-turut, 7 dari 10 stasiun televisi yang umum ditonton masyarakat, dalam 1minggu 

stasiun-stasiun televisi tersebut menyiarkan selama 14 jam setiap harinya tayangan berita gosip dan 

infotaiment yang bersifat nonakademik bahkan cenderung bersifat meresahkan dan mengajarkan sifat 

su’udzon kepada masyarakat. 

Menurut hasil penelitian American Psychological Asociation (APA) pada tahun 1995 

terungkap bahwa tayangan yang bermutu akan mempengaruhi seseorang untuk berperilaku baik. 

Adapun tayangan yang kurang bermutu akan memengaruhi seseorang untuk berperilaku buruk. 

Bahkan, penelitian ini menyimpulkan bahwa hampir semua perilaku buruk yang dilakukan orang 

adalah hasil pelajaran yang mereka terima dari media semenjak usia anak-anak ( Zubaedi, 2011: 

174). Artikel ini dihajatkan untuk mengatasi dan menjadi refensi dalam berbagai penelitian dengan: 

1). Menganalisis peran media massa khususnya dalam pembentukan karakter; 2). Strategi yang 

dilakukan oleh media massa dalam membentuk dan membangun karakter; dan 3). Upaya yang 

dilakukan oleh pemerintah, sekolah, orang tua dan pers dalam mengantisipasi dampak-dampak 

negatif dari media massa. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Karakter 

Pengertian Pendidikan Karakter 

Pendidikan merupakan sebuah proses yang membantu menumbuhkan, mengembangkan, 

mendewasakan, membuat teratur, dan pembimbingan (Doni Koesoema, 2010:53). Pendidikan adalah 

usaha sadar dan sistematis dalam mengembangkan potensi peserta didik. Pendidikan adalah juga suatu 

usaha masyarakat dan bangsa dalam mempersiapkan generasi mudanya bagi kelangsungan kehidupan 

masyarakat dan bangsa yang lebih baik di masa depan. Keberlangsungan ini ditandai oleh pewarisan 

karakter yang telah dimiliki masyarakat dan bangsa. Oleh karena itu, pendidikan adalah proses 

pewarisan karakter bangsa untuk meningkatkan kualitas kehidupan masyarakat dan bangsa di masa 

mendatang (Said Hamid Hassan,dkk. 2010:4). 

Istilah karakter sendiri menimbulkan ambiguitas. Karakter secara etimologis berasal dari 

bahasa Yunani “karasso”, yang artinya “cetak biru”, “format dasar”, “sidik” seperti sidik jari. 

Tentang ambiguitas terminologi “karakter” ini, Mounier (Doni Koesoema, 2007:90) melihat karakter 

sebagai dua hal utama, yaitu pertama, sebagai sekumpulan kondisi yang telah diberikan begitu saja, 

atau telah ada begitu saja, yang lebih kurang dipaksakan dalam diri kita. Kedua, karakter juga bisa 

dipahami sebagai tingkat kekuatan melalui mana seorang individu mampu menguasai kondisi tersebut. 

Karakter yang demikian disebut sebagai proses yang dikehendaki (willed). Secara umum, kita sering 

mengasosiasikan istilah karakter dengan apa yang disebut dengan temperamen yang memberinya 

sebuah definisi yang menekankan unsur psikososial yang dikaitkan dengan pendidikan dan konteks 

lingkungan. Kita juga bisa memahami karakter dari sudut pandang behavioral yang menekankan unsur 

somatoppsikis yang dimiliki individu sejak lahir. Disini istilah karakter dianggap sama dengan 

kepribadian. Kepribadian dianggap sebagai “ciri” atau karakteristik atau gaya atau sifat khas dari diri 

seseorang yang bersumber dari bentukan-bentukan yang diterima dari lingkungan, misalnya keluarga 

pada masa kecil, dan juga bawaan seseorang sejak lahir (Sjarkawi dalam Donie Koesoema, 2007: 79-

80).



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

112 

 

Said hamid Hasan,dkk dalam naskah akademik pengembangan pendidikan budaya dan 

karakter bangsa Kementerian Pendidikan Nasional (2010: 3) merumuskan karakter adalah watak, 

tabiat, akhlak, atau kepribadian seseorang yang terbentuk dari hasil internalisasi berbagai kebajikan 

(virtues) yang diyakini dan digunakan sebagai landasan untuk cara pandang, berpikir, bersikap, dan 

bertindak. Kebajikan terdiri atas sejumlah nilai, moral, dan norma, seperti jujur, berani bertindak, 

dapat dipercaya, dan hormat kepada oranglain. Interaksi seseorang dengan oranglain dapat 

menumbuhkan karakter individu tersebut. Lickona (1991: 21) mendefinisikan orang yang 

berkarakter sebagai sifat alami seseorang dalam merespon situasi secara bermoral, yang 

dimanifestasikan dalam tindakan nyata melalui tingkah laku yang baik, jujur, bertanggung jawab, 

menghormati orang lain serta karakter mulia lainnya. 

Pengertian pendidikan karakter selalu mengacu pada bagaimana pribadi yang baik, 

memperlihatkan kualitas perseorangan yang dapat melihat dengan pertimbangan kondisi sosial untuk 

mendapatkan karakter dan mengembangkan pribadi yang berkualitas sering kali dengan meninjau 

tujuan dari pendidikan, rasa melalui penekanan pada kualitas (nilai-nilai positif) seperti jujur, rasa 

hormat, dan bertanggung jawab. Dalam Grand Desain pendidikan karakter, pendidikan karakter 

merupakan proses pembudayaan dan pemberdayaan nilai-nilai luhur dalam lingkungan satuan 

pendidikan (sekolah), lingkungan keluarga, dan lingkungan masyarakat. Nilai-nilai luhur ini berasal 

dari teori pendidikan, psikologi pendidikan, dan nilai-nilai sosial budaya, ajaran agama, Pancasila, 

UUD 1945, dan UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, serta pengalaman 

terbaik dan praktik nyata dalamkehidupan sehari-hari. Proses pembudayaan dan pemberdayaan nilai-

nilai luhur ini juga perlu didukung oleh komitmen dan kebijakan pemangku kepentingan serta pihak-

pihak terkait lainnya termasuk dukungan sarana dan prasarana yang diperlukan ( Zubaedi, 2011: 17). 

Pendidikan karakter secara akademik dimaknai sebagai pendidikan nilai, pendidikan budi pekerti, 

pendidikan moral, pendidikan watak, yang tujuannya mengembangkan kemampuan peserta didik 

untuk memberkan keputusan baik- buruk, memelihara apa yang baik itu, dan mewujudkan kebaikan 

itu dalam kehidupan sehari-hari dengan sepenuh hati (Kementerian Pendidikan Nasional, 2010: 

2).Lickona (Elkind & Sweet, 2004:1) mendefinisikan pendidikan karakter sebagai: 

“character education is the deliberate effort to help people understand, care about, and 

act upon ethical values. When we think about the kind of character we want for our children, 

it is clear that we want them to be able to judge what is right, care deeply about that is right, 

and then do what they believe to be right. Even in the face of pressure from without and 

temptation from within”. 

Dari berbagai definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan karakter adalah merupakan suatu 

proses yang membantu menumbuhkan, mengembangkan, mendewasakan, membentuk kepribadian 

seseorang yang merupakan karakter atau ciri khas dari orang tersebut. Proses tersebut dilakukan 

secara sadar dan sistematis, sehingga terbentuk kepribadian yang digunakan sebagai landasan untuk 

cara pandang, berpikir, bersikap, dan bertindak. Karakter berkaitan dengan personalitas walaupun 

ada perbedaannya. Personalitas merupakan trait bawaan sejak lahir, sedang karakter merupakan 

perilaku hasil pembelajaran. Seseorang lahir dengan trait personality tertentu, seseorang ada yang 

pemalu dan ada yang terbuka dan mudah bicara. Klasifikasi lain adalah apakah seseorang 

berorientasi pada tugas atau kegiatan sosial. Hal ini yang menjadikan seseorang memiliki sifat ingin 

menguasai, ingin mempengaruhi, personaliti stabil atau patuh. 

Karakter pada dasarnya diperoleh lewat interaksi dengan orangtua, guru, teman, dan 

lingkungan. Karakter diperoleh dari hasil pembelajaran secara langsung atau pengamatan 

terhadap orang lain. Pembelajaran langsung dapat berupa ceramah dan diskusi tentang 

karakter, sedang pengamatan diperoleh melalui pengamatan sehari-hari apa yang dilihat di 

lingkungan termasuk media televisi. Karakter berkaitan dengan sikap dan nilai. Sikap 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

113 

 

merupakan predisposisi terhadap suatu objek atau gejala, yaitu positif atau negatif. Nilai 

berkaitan dengan baik dan buruk yang berkaitan dengan keyakinan individu. Jadi keyakinan 

dibentuk melalui pengalaman sehari-hari, apa yang dilihat dan apa yang didengar terutama 

dari seseorang yang menjadi acuan atau idola seseorang ( Darmiyati Zuchdi, 2011: 185-186). 

a) Nilai-nilai Pendidikan Karakter 

Satuan pendidikan sebenarnya selama ini sudah mengembangkan dan melaksanakan 

nilai-nilai pembentuk karakter melalui program operasional satuan pendidikan masing- 

masing. Hal ini merupakan prakondisi pendidikan karakter pada satuan pendidikan yang 

untuk selanjutnya pada saat ini diperkuat dengan 18 nilai hasil kajian empirik Pusat 

Kurikulum. Nilai prakondisi (the existing values) yang dimaksud antara lain takwa, bersih, 

rapih, nyaman, dan santun. Dalam rangka lebih memperkuat pelaksanaan pendidikan 

karakter telah teridentifikasi 18 nilai yang bersumber dari agama, Pancasila, budaya, dan 

tujuan pendidikan nasional, yaitu: (1) religius, (2) jujur, (3) toleransi, (4) disiplin, (5) kerja 

keras, (6) kreatif, (7) mandiri, (8) demokratis, (9) rasa Ingin Tahu, (10) semangat 

Kebangsaan, (11) cinta tanah air, (12) menghargai prestasi, (13) bersahabat/komunikatif, 

(14) cinta damai, (15) gemar membaca, (16) peduli lingkungan, (17) peduli sosial, & (18) 

tanggung jawab. 

Meskipun telah terdapat 18 nilai pembentuk karakter bangsa, namun satuan pendidikan 

dapat menentukan prioritas pengembangannya dengan cara melanjutkan nilai prakondisi 

yang diperkuat dengan beberapa nilai yang diprioritaskan dari 18 nilai di atas. Dalam 

implementasinya jumlah dan jenis karakter yang dipilih tentu akan dapat berbeda antara satu 

daerah atau sekolah yang satu dengan yang lain. Hal itu tergantung pada kepentingan dan 

kondisi satuan pendidikan masing-masing. Diantara berbagai nilai yang dikembangkan, 

dalam pelaksanaannya dapat dimulai dari nilai yang esensial, sederhana, dan mudah 

dilaksanakan sesuai dengan kondisi masing-masing. Rumusan nilai-nilai yang menjadi 

muatan pendidikan karakter ini memiliki sedikit persamaan dengan rumusan karakter dasar 

yang berkembang di negara lain, serta karakter dasar yang dikembangkan oleh Ari Ginanjar 

Agustian melalui ESQ-nya. 

Moral knowing atau pengetahuan moral terdiri dari enam unsur, yaitu: (1) moral 

awareness atau kesadaran moral, atau kesadaran hati nurani, ialah menggunakan intelegensi 

untuk melihat jika situasi meminta penilaian atau pertimbangan moral, dan kemudian untuk 

berpikir secara hati-hati tentang apa yang benar dari perilaku tersebut. (2) knowing moral 

values (pengetahuan tentang nilai-nilai moral). Nilai moral tersebut antara lain, rasa hormat 

tentang kehidupan, tanggung jawab terhadap orang lain, kejujuran, keterbukaan, toleransi, 

kesopanan, disiplin diri, integritas, kebaikan, perasaan kasihan, dan keteguhan hati. (3) 

perspective-taking yaitu kemampuan untuk memberi pandangan kepada orang lain, melihat 

situasi seperti apa yang dilihat, membayangkan sebagaimana dia seharusnya berpikir, 

mereaksi dan merasakan. (4) moral reason atau pertimbangan-pertimbangan moral 

merupakan pengertian tentang apa dan dimaksud dengan bermoral dan mengapa kita harus 

bermoral. (5) decision-making atau pengambilan keputusan adalah kemampuan mengambil 

keputusan dalam menghadapi masalah-masalah moral. (6) self knowing adalah kemampuan 

untuk mengenal atau memahami diri sendiri, hal ini paling sulit untuk dicapai tetapi sangan 

diperlukan untuk pengembangan moral. 

Komponen untuk pengembangan karakter yang kedua adalah moral feeling atau 

perasaan moral. Komponen ini terdiri dari enam unsur penting, yaitu: (1) consciense atau 

kata hati atau hati nurani, memiliki dua sisi, yaitu sisi kognitif adalah pengetahuan tentang 

apa yang benar, sisi emosi adalah perasaan wajib bertindak tantang kebenaran. (2) self- 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

114 

 

esteem atau harga diri. Jika kita mengukur harga diri kita sendiri berarti kita menilai diri 

sendiri. Jika kita menilai diri sendiri, berarti kita merasa hormat terhadap diri sendiri. 

Dengan demikian, kita akan mengurangi penyalahgunaan pikiran dan badan kita sendiri. 

Tugas sebagai pendidik adalah membantu anak- anak dan remaja untuk mengambangkan 

secara positif harga diri atas nilai-nilai, seperti tanggung jawab, kejujuran, dan kebaikan 

atas dasar keyakinan dan kemampuan mereka sendiri. (3) emphaty, adalah kemampuan 

untuk mengidentifikasi dengan atau seolah-olah mengalami sendiri apa yang dialami orang 

lain, dan dilakukan untuk orang lain. (4) loving the good atau cinta kepada kebaikan. Bentuk 

tertinggi dari karakter, termasuk menjadi tertarik dengan kebaikan yang sejati.(5) self 

control, adalah kemampuan untuk mengendalikan diri sendiri, dan hal ini diperlukan juga 

untuk mengekang kesenangan diri sendiri. (6) humility atau kerendahan hati. Kerendahan 

hati adalah bagian dari aspek afektif dari pengetahuan terhadap diri sendiri yang merupakan 

bagian terpenting dari karakter yang baik. 

Komponen pembentuk karakter yang ketiga adalah moral action atau tindakan moral, yang 

terdiri dari tiga unsur penting, yaitu: (1) competence atau kompetensi moral, adalah 

kemampuan untuk menggunakan pertimbangan-pertimbangan moral dan perasaan dalam 

perilaku moral yang efektif. Untuk memecahkan konflik secara terbuka dan jujur, dalam hal 

ini diperlukan keterampilan praktis, misalnya keterampilan mendengar, berkomunikasi 

dengan jelas, dan memutuskan bersama suatu masalah yang dapat diterima secara timbal 

balik. (2) will atau kemauan. Untuk menjadi baik, seringkali menuntut tindakan nyata dari 

kemauan, memobilisasi energi moral untuk bertindak secara baik dan benar, hal ini perlu 

dikembangkan. Oleh karena itu dalam pengembangan karakter positif harus diberikan 

kesempatan yang luas untuk mengembangkan kebiasaan-kebiasaan yang baik, dan 

mempraktikan bagaimana menjadi orang yang baik. bermoral. (5) decision-making atau 

pengambilan keputusan adalah kemampuan mengambil keputusan dalam menghadapi 

masalah-masalah moral. (6) self knowing adalah kemampuan untuk mengenal atau 

memahami diri sendiri, hal ini paling sulit untuk dicapai tetapi sangan diperlukan untuk 

pengembangan moral. 

Komponen untuk pengembangan karakter yang kedua adalah moral feeling atau 

perasaan moral. Komponen ini terdiri dari enam unsur penting, yaitu: (1) consciense atau 

kata hati atau hati nurani, memiliki dua sisi, yaitu sisi kognitif adalah pengetahuan tentang 

apa yang benar, sisi emosi adalah perasaan wajib bertindak tantang kebenaran. (2) self- 

esteem atau harga diri. Jika kita mengukur harga diri kita sendiri berarti kita menilai diri 

sendiri. Jika kita menilai diri sendiri, berarti kita merasa hormat terhadap diri sendiri. 

Dengan demikian, kita akan mengurangi penyalahgunaan pikiran dan badan kita sendiri. 

Tugas sebagai pendidik adalah membantu anak- anak dan remaja untuk mengambangkan 

secara positif harga diri atas nilai-nilai, seperti tanggung jawab, kejujuran, dan kebaikan 

atas dasar keyakinan dan kemampuan mereka sendiri. (3) emphaty, adalah kemampuan 

untuk mengidentifikasi dengan atau seolah-olah mengalami sendiri apa yang dialami orang 

lain, dan dilakukan untuk orang lain. (4) loving the good atau cinta kepada kebaikan. Bentuk 

tertinggi dari karakter, termasuk menjadi tertarik dengan kebaikan yang sejati.(5) self 

control, adalah kemampuan untuk mengendalikan diri sendiri, dan hal ini diperlukan juga 

untuk mengekang kesenangan diri sendiri. (6) humility atau kerendahan hati. Kerendahan 

hati adalah bagian dari aspek afektif dari pengetahuan terhadap diri sendiri yang merupakan 

bagian terpenting dari karakter yang baik. 

 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

115 

 

Komponen pembentuk karakter yang ketiga adalah moral action atau tindakan moral, yang terdiri 

dari tiga unsur penting, yaitu: (1) competence atau kompetensi moral, adalah kemampuan untuk 

menggunakan pertimbangan-pertimbangan moral dan perasaan dalam perilaku moral yang efektif. 

Untuk memecahkan konflik secara terbuka dan jujur, dalam hal ini diperlukan keterampilan praktis, 

misalnya keterampilan mendengar, berkomunikasi dengan jelas, dan memutuskan bersama suatu 

masalah yang dapat diterima secara timbal balik. (2) will atau kemauan. Untuk menjadi baik, 

seringkali menuntut tindakan nyata dari kemauan, memobilisasi energi moral untuk bertindak secara 

baik dan benar, hal ini perlu dikembangkan. Oleh karena itu dalam pengembangan karakter positif 

harus diberikan kesempatan yang luas untuk mengembangkan kebiasaan-kebiasaan yang baik, dan 

mempraktikan bagaimana menjadi orang yang baik. 

1. Fungsi dan Pengaruh Media Massa 

Media massa merupakan salah satu sarana untuk pengembangan kebudayaan, bukan hanya 

budaya dalam pengertian seni dan simbol tetapi juga dalam pengertian pengembangan tata-cara, 

mode, gaya hidup dan norma-norma (Dennis McQuil, 1987:1). Media massa sangat berperan dalam 

perkembangan atau bahkan perubahan pola tingkah laku dari suatu masyarakat, oleh karena itu 

kedudukan media massa dalam masyarakat sangatlah penting. Dengan adanya media massa, 

masyarakat yang tadinya dapat dikatakan tidak beradab dapat menjadi masyarakat yang beradab. Hal 

itu disebabkan, oleh karena media massa mempunyai jaringan yang luas dan bersifat massal sehingga 

masyarakat yang membaca tidak hanya orang-perorang tapi sudah mencakup jumlah puluhan, 

ratusan, bahkan ribuan pembaca, sehingga pengaruh media massa akan sangat terlihat di permukaan 

masyarakat. 

Media massa dipandang punya kedudukan strategis dalam masyarakat. Ashadi Siregar (2004) 

memetakan tiga fungsi instrumental media massa, yaitu untuk memenuhi fungsi pragmatis bagi 

kepentingan pemilik media massa sendiri, bagi kekuatan-kekuatan ekonomi dan politik dari pihak di 

luar media massa, atau untuk kepentingan warga masyarakat. Secara konseptual, keberadaan media 

massa dan masyarakat perlu dilihat secara bertimbal balik. Untuk itu ada 2 pandangan yaitu apakah 

media massa membentuk (moulder) atau mempengaruhi masyarakat, ataukah sebaliknya sebagai 

cermin (mirror) atau dipengaruhi oleh realitas masyarakat. Dua landasan ini menjadi titik tolak dari 

bangunan epistemogis dalam kajian media massa, yang mencakup ranah pengetahuan mengenai 

hubungan antara masyarakat nyata (real) dengan media, antara media dengan masyarakat cyber, dan 

antara masyarakat real dengan masyarakat cyber secara bertimbal-balik. Pandangan pertama, bahwa 

media membentuk masyarakat bertolak dari landasan bersifat pragmatis sosial dengan teori 

stimulus–respons dalam behaviorisme. Teori media dalam landasan positivisme ini pun tidak bersifat 

mutlak, konsep mengenai pengaruh media massa terdiri atas 3 varian, pertama: menimbulkan 

peniruan langsung (copy-cut), kedua: menyebabkan ketumpulan terhadap norma (desensitisation), 

dan ketiga: terbebas dari tekanan psikis (catharsis) bagi khalayak media massa. Pandangan kedua 

menempatkan media sebagai teks yang merepresentasikan makna, baik makna yang berasal dari 

realitas empiris maupun yang diciptakan oleh media. 

Dengan demikian, realitas media dipandang sebagai bentukan makna yang berasal dari 

masyarakat, baik karena bersifat imperatif dari faktor-faktor yang berasal dari masyarakat, maupun 

berasal dari orientasi kultural pelaku media. Dari sini media dilihat pada satu sisi sebagai instrumen 

dari kekuasaan (ekonomi dan/atau politik) dengan memproduksi kultur dominan untuk pengendalian 

(dominasi dan hegemoni) masyarakat, dan pada sisi lain dilihat sebagai institusi yang memiliki 

otonomi dan independensi dalam memproduksi budaya dalam 

Walaupun masih banyak tanda tanya apakah kedua undang-undang ini sudah cukup mampu 

menjamin pers sebagai kekuatan keempat (fourth estate) dari demokrasi. Media massa yang terjamin 

kebebasan dan independensinya pada gilirannya menguntungkan semuanya, baik negara maupun 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

116 

 

masyarakat. Walaupun seringkali dianggap merugikan kepentingan-kepentingan politik tertentu 

(vested interest), namun demikian precision journalism (berdasarkan investigative reporting), justru 

dapat menjadi semacam early warning system terhadap ancaman-ancaman laten terhadap negara dan 

masyarakat, termasuk praktek-praktek yang merongrong kekayaan rakyat seperti korupsi, kolusi dan 

nepotisme (KKN). Selanjutnya, sebagai proses kinerja pemaknaan sosial, budaya tidak berlangsung 

dalam ruang kosong. Artinya, apa yang disebut budaya berlangsung dalam kategori-kategori ruang 

waktu tertentu, memiliki perjalanan sejarah (historiositas), bukan proses yang hanya berlingkup 

individual, dan proses yang melibatkan kelompok. Kelompok itu bisa berupa etnik, ras, agama, 

bangsa dan kelompok usia. 

Menurut Jan Romein, watak berkembang berdasarkan pengalaman (common fate) dalam sejarah 

bangsa. Hal yang sama juga diucapkan oleh Ernets Cassirer (1946), bahwa bangsa tidak dapat 

dilepaskan dari pengalaman kehidupan masyarakat bangsanya. Aktivitas masyarakat bangsa dalam 

perkembangan sejarahnya banyak berhubungan dengan pertumbuhan negara bangsa (nation state). 

Clifford Gertz (1993) mengakui betapa sulitnya memahami manusia Indonesia yang super majemuk 

yang menghuni beribu pulau. Kesulitannya adalah bagaimana memahami manusia Indonesia lewat 

pemetaan panorama perjalanan sejarah yang penuh konflik, sejak zaman kerajaan sampai era krisis 

yang berkepanjangan. J de Finance (1991) menyatakan bahwa etika dan moralitas berkaitan dengan 

watak. Watak seseorang membuat orang itu berkepribadian, dan watak bangsa membentuk 

kepribadian bangsa. Untuk itu diperlukan semacam solusi untuk menanamkan dan memekarkan 

segala sesuatu yang bernilai positif bagi perkembangan watak dan kepribadian bangsa. 

Aspek-aspek positif itu harus diagendakan dalam rangka menciptakan sebuah masyarakat masa 

depan Indonesia baru, masyarakat multikultur. Watak masyarakat (social character) merupakan satu 

elemen dari suatu watak bangsa atau kepribadian bangsa. Danandjaja (1998) menyarankan 

penggabungan gagasan lama tentang sifat adaptasi pranata sosial terhadap kondisi lingkungan 

dengan modifikasi karakteriologi psiko-analitik. Teori Erich Fromm mengenai watak masyarakat 

mengakui asumsi transmisi kebudayaan dalam hal membentuk kepribadian tipikal atau kepribadian 

kolektif. Namun Fromm juga mencoba menjelaskan fungsi-fungsi sosio-historik dari tipe kepribadian 

tersebut yang menghubungkan kebudayaan tipikal dari suatu kebudayaan obyektif yang dihadapi 

suatu masyarakat. Untuk merumuskan hubungan tersebut secara efektif, suatu masyarakat perlu 

menerjemahkannya ke dalam unsur-unsur watak (traits) 

dari individu anggotanya agar mereka bersedia melaksanakan apa yang harus dilakukan. Payung 

besar nasionalisme sebagai ideologi yang mencakup prinsip kebebasan, kesatuan, dan kepribadian 

selaku orientasi nilai kehidupan kolektif suatu kelompok dalam usahanya merealisasikan tujuan pada 

awal pergerakannya difokuskan pada masalah kesadaran identitas, pembentukan solidaritas lewat 

proses integrasi dan mobilisasi lewat organisasi (Hertz, 1945). Dalam konteks kekinian, lembaga 

yang mampu menjangkau khalayak luas tanpa hambatan (barier) ruang dan waktu adalah media 

massa. 

Ahli komunikasi massa Harold D Lasswell dan Charles Wright (1954) dalam Akmadsyah Naina 

dkk (2008: 461-462), menyatakan terdapat empat fungsi sosial media massa, yaitu: Pertama, sebagai 

social surveilance. Pada fungsi ini, media massa termasuk media televisi, akan senantiasa 

merujuk pada upaya penyebaran informasi dan interpretasi seobjektif mungkin mengenai peristiwa 

yang terjadi, dengan maksud agar dapat dilakukan kontrol sosial sehingga tidak terjadi hal-hal yang 

tidak diinginkan dalam lingkungan masyarakat bersangkutan. Kedua, sebagai social correlation. 

Dengan fungsi korelasi sosial tersebut, akan terjadi upaya penyebaran informasi yang dapat 

menghubungkan satu kelompok sosial dengan kelompok sosial lainnya. Begitupun antara pandangan 

– pandangan yang berbeda, agar tercapai konsensus sosial. Ketiga, fungsi socialization. Pada fungsi 

ini, media massa selalu merujuk pada upaya pewarisan nilai-nilai luhur dari satu generasi ke 

generasi selanjutnya, atau dari satu kelompok ke kelompok lainnya. Keempat, fungsi entertainment. 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

117 

 

Agar tidak membosankan, sudah tentu media massa perlu juga menyajikan hiburan kepada 

khalayaknya. Hanya saja, fungsi hiburan ini sudah terlalu dominan mewarnai siaran televisi kita, 

sehingga ketiga fungsi lainnya, seolah telah terlupakan. Untuk itu, fungsi hiburan haruslah ditata agar 

seimbang dengan 3 (tiga) fungsi lainnya. 

Sejatinya, keempat fungsi media massa tersebut bersinergi dan sinkron dalam rangka 

menyajikan tontonan yang sehat. Sebab, hanya dengan tontonan yang sehat sajalah yang nantinya 

dapat melahirkan generasi yang sehat. Generasi yang memiliki karakter bangsa. Dalam hal inilah, 

kesadaran masyarakat dunia pada umumnya dan Indonesia secara khusus perlu bertekad dan 

berkomitmen untuk mengupayakan agar ke depan jangan lagi mau membiarkan diri dan keluarganya 

didikte oleh siaran televisi yang tidak mendidik dan bahkan merusak pembangunan karakter bangsa 

bagi masyarakat (warga negara) dalam pembangunan bangsa ke depan. Dari penjelasan diatas, dapat 

disimpulkan bahwa: Peran media massa dalam mentransformasikan nilai-nilai kebangsaan 

merupakan suatu yang sudah seharusnya dan media kita sesungguhnya sudah dan terus 

melakukannya. Persoalan yang ada, media cukup kesulitan mengangkat nilai-nilai kebangsaan dalam 

bentuk nyata karena tidak atau belum menemukan nara sumber, tokoh atau fakta-fakta yang dapat 

atau benar-benar layak menjadi ikon, panutan 

Peran media massa dalam pembangunan karakter bangsa, haruslah berlandas pada perspektif 

budaya Indonesia yang meletakkan landasannya dalam kerangka negara kesatuan, dengan 

keanekaragaman budaya yang memiliki nilai-nilai luhur, kebijaksanaan dan pengetahuan lokal 

yangarif dan bijaksana (local wisdom and local knowledge). Media televisi di Indonesia harus mampu 

menggali dan menjadikannya sebagai norma acuan atau tolok ukur di dalam melakukan 

penyiarannya. Mengingat kedudukan media massa dalam perkembangan masyarakat sangatlah 

penting, maka industri media massa pun berkembang pesat saat ini. Hal ini dapat dilihat dari 

banyaknya stasiun televisi, stasiun radio, perusahaan media cetak, baik itu surat kabar, majalah, dan 

media cetak lainnya. Para pengusaha merasa diuntungkan dengan mendirikan perusahaan yang 

bergerak di bidang media massa seperti itu. Hal itu disebabkan karena mengelola perusahaan dengan 

jenis spesifikasi mengelola media massa adalah usaha yang akan selalu digemari masyarakat 

sepanjang masa, karena sampai kapanpun manusia akan selalu haus akan informasi. 

Tugas dan fungsi pers adalah mewujudkan keinginan kebutuhan informasi melalui medianya 

baik melalui media cetak maupun media elektronik seperti, radio, televisi, internet. Fungsi informatif 

yaitu memberikan informasi, atau berita, kepada khalayak ramai dengan cara yang teratur. Pers akan 

memberitakan kejadian-kejadian pada hari tertentu, memberitakan pertemuan-pertemuan yang 

diadakan, atau pers mungkin juga memperingatkan orang banyak tentang peristiwa-peristiwa yang 

diduga akan terjadi (Budyatna, 2006: 27). Dennis McQuil (1987: 1) mengatakan lebih jauh tentang 

pengaruh media sebagai berikut: Media menjangkau lebih banyak orang dibandingkan daripada 

institusi-institusi lainnya. Dan lebih parah lagi, media massa sudah sejak dahulu telah“mengambil 

alih” peranan sekolah, orang tua, agama dan lain-lain. Institusi media sendiri sebenarnya tidaklah 

memiliki kekuasaan, akan tetapi insitusi ini selalu berkaitan dengan kekuasaan negara. Lebih lanjut 

dia mengatakan tentang ciri utama dari komunikasi massa. Komunikasi massa memiliki ciri yang 

khas, yaitu: Bahwa hubungan antara pengirim dan penerima bersifat satu arah dan jarang sekali, 

bukan berarti tidak ada, yang bersifat interaktif. Kalaupun ada, maka itu terselenggara dengan tidak 

seimbang antara pengirim dan penerima. Pengirim biasanya akan sangat dominan karena berperan 

sebagai penyelenggara. Yang lebih parah lagi adalah bahwa hubungan tersebut juga bersifat im-

personal, bahkan mungkin sekali akan sering bersifat non moral, dalam pengertian bahwa sang 

pengirim biasanya tidak bertanggung jawab atas konsekuensi yang terjadi pada para individu, dalam 

hal ini pihak penerima. Sejalan dengan McQuil, Littlejohn,Stephen W & Foss, Karen A. (2005), 

mengatakan bahwa efek tayangan yang disiarkan ditelevisi akan mempengaruhi persepsi 

penontonnya. Salah 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

118 

 

dalam mentransformasikan nilai-nilai kebangsaan yang relevan dengan kondisi kehidupan saat ini. 

satunya adalah efek tayangan yang memuat kekerasan akan dapat menimbulkan efek-efek sebagai 

berikut: 1) Catharsis: tayangan kekerasan di media massa dapat digunakan sebagai mekanisme 

katarsis bagi penonton untuk melampiaskan fantasinya tentang kekerasan sehingga dapat mengurangi 

perilaku kekerasan yang ada, 2) Social learning: tayangan kekerasan dapat dijadikan sebagai model 

belajar bagi penonton; 3) Priming: ketika tayangan kekerasan berlangsung terus menerus dan 

ditonjolkan , dapat memberikan dampak jangka panjang pada penonton; 4) Arousal: membangkitkan 

perilaku kekerasan dalam diri penonton; 5) Desensitization: menjadikan penonton tidak lagi sensitif 

atau peka terhadap perilaku kekerasan, lama-lama dianggap sebagai hal yang biasa; dan 6) Fear: 

menimbulkan dampak ketakutan. 

Media televisi sesungguhnya memiliki kelebihan dalam membantu tugas guru dan orangtua 

dalam menanamkan pendidikan karakter terhadap anak secara berkesinambungan. Hal ini karena 

televisi dengan menyajikan pesan audiovisual dan gerak, serta dapat mendramatisir dan 

memanipulasi pesan sesuai tujuan yang dikehendaki. Materi televisi akan berpengaruh positif 

terhadap pembentukan karakter anak jika ia didesain melalui contoh-contoh konkret dalam 

kehidupan masyarakat, berbangsa, dan bernegara. 

Mencermati akan hal ini lebih mendalam, kiranya sudah sewajarnyalah, kita perlu menghimbau 

kepada mereka yang bertanggung jawab terhadap penyelenggaraan pemberitaan dan siaran di media 

massa di tanah air tercinta ini. Sisihkanlah barang sedikit keuntungan yang diperoleh   untuk   juga   

berpartisipasi   dalam    upaya    pemerintah,    membangun    bangsa ini. Membangun karakter 

bangsa, terutama sekali membangun karakter para generasi muda bangsa, yang akan menghadapi 

lebih banyak lagi tantangan yang akan dihadapinya dimasa mendatang.    Tantangan    yang    banyak    

berkait    dengan     kemajuan     teknologi     dan arus globalisasi yang tidak akan mungkin dapat 

dibendung tanpa ketahanan diri dan ketahanan bangsa yang berlandaskan pada karakter dan 

kepribadian yang kuat. Salah satunya adalah menghadapi pengaruh media massa yang memiliki 

kekuatan yang sangat dahsyat dalam pembentukan jiwa anak bangsa. 

Media massa perlu berfungsi sebagai instrumen pendidikan yang memiliki cultural of power 

dalam membangun masyarakat yang berkarakter karena efek media massa sangat kuat. Prinsip-

prinsip dalam pendidikan karakter perlu diinternalisasikan dalam program-program yang 

ditayangkan oleh media massa, sebagai bentuk tanggung jawab bersama dalam mengatasi krisis 

karakter bangsa. Pengelola media massa perlu untuk mengembangkan dirinya sebagai “agen 

perubahan” yang memiliki jiwa yang berkarakter, sehingga seni dan karya yang dihasilkan dan 

ditayangkan akan sarat dengan nilai-nilai kebajikan, nilai-nilai kemanusiaan, nilai-nilai humanis-

religius, dan dijauhkan dari tayangan yang merusak moral bangsa, dan “virus-virus” yang 

melemahkan etos dan budaya kerja dan media massa perlu menempatkan dirinya sebagai 

pendidik yang secara stimulan ikut memberi pengaruh terhadap proses pembentukan karakter anak-

anak dan remaja. Apalagi pada era globalisasi sekarang ini, guru dan sekolah menghadapi 

tantangan pola pergaulan global peserta didik yang tidak dapat dikendalikan (Zubaedi, 2011: 177). 

SIMPULAN 

Upaya pembangunan karakter bangsa bagi manusia Indonesia dalam berbagai aspek kehidupan 

melalui peran media massa khususnya televisi tentunya berada pada paradoksisasi, positif dan negatif. 

Kesadaran kita untuk menata penggunaan media massa televisi yang memberi manfaat dalam 

kehidupan kita adalah solusi terbaik. Untuk itu kesadaran menata hidup dalam kaitannya dengan 

pemanfaatan media massa televisi bagi pembangunan karakter bangsa bagi manusia Indonesia 

haruslah merujuk dan berdasarkan pada nilai-nilai luhur bangsa dan telah dikristalisasikan dan 

diwujudkan dalam Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945. Peran media massa televisi dalam 

pembangunan karakter bangsa, haruslah berlandas pada perspektif budaya Indonesia yang meletakkan 

landasannya dalam kerangka negara kesatuan, dengan keaneragaman budaya yang memiliki nilai-nilai 



 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

119 

 

luhur, kebijaksanaan dan pengetahuan lokal yang arif dan bijaksana (local wisdom and lokal 

knowledge). Media televisi di Indonesia harus mampu menggali dan menjadikannya sebagai norma 

acuan atau tolak ukur di dalam melakukan penyiarannya. 

Kebebasan yang dimiliki media massa televisi tidaklah kebebasan tanpa batas melainkan dibatasi 

dengan rambu-rambu etika dan moral serta harus dipertanggungjawabkan. Bebas pada satu sisi dan 

tanggung jawab pada sisi lain, yang tidak bisa dipisahkan bagaikan dua sisi mata uang. televisi bebas 

dalam menyiarkan sesuatu tetapi harus bertanggung jawab terhadap apa yang disiarkan. Media massa 

televisi harus menjamin kebenaran dalam setiap pemberitaan yang disampaikan kepada khalayak. 

Media massa televisi juga dituntut untuk dapat mengawal nilai- nilai luhur budaya bangsa dan kepada 

masyarakat dengan fungsi-fungsi media massa yang melandasinya, diantaranya adalah memberikan 

pendidikan untuk membangun karakter bangsa demi tercapainya SDM Indonesia yang berkarakter. 

B. Daftar Pustaka 

Akhmadsyah Naina, M Alwi Dahlan, dkk (2008). Manusia komunikasi komunikasi manusia. 

Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara. 

Balitbang Kemendiknas. (2010). Pengembangan pendidikan budaya dan karakter bangsa. 

Darmiyati Zuchdi, Zuhdan Kun Prasetya, Muhsinatun Siasah Masruri. (2010). Laporan penelitian 

hibah penelitian tim pascasarjana: Pengembangan model pendidikan karakter terintegrasi 

dalam pembelajaran bidang studi di sekolah dasar. Yogyakarta: Program Pascasarjana 

UNY. 

Darmiyati Zuchdi. (2010). Humanisasi pendidikan (edisi ketiga), Jakarta: Bumi Aksara. 

Doni Koesoema, A. (2010). Pendidikan karakter, strategi mendidik anak di zaman global. 

Jakarta: Gramedia. 

Elkind, David H. & Sweet, Freddy. (2004). How to do character education. Artikel. Diambil pada 

tanggal 25 Desember 2011, dari: http://www.wilderdom.com/Character.html. 

Littlejohn,Stephen W & Foss, Karen A. (2005), Theories of Human Communication, 8th edition. 

                    USA: Thomson Wadsworth. 

Lickona, Thomas. (1991). Educating for character. How our schools can teach respect and           

responsibility. New York: Bantam Books. 

Lickona, Thomas, E. Schaps and C. Lewis. (2010).CEP’s eleven principles of effective character 

education. 2010 revision. Washington, D.C: Character Education Partnership. Diambil 

pada tanggal 26 Juni 2015 dari (http://www.character.org/uploads/PDFs/ Eleven 

Principles_ new2010.pdf). 

McQuail, Denis (1987). Teori komunikasi massa, Erlangga: Jakarta. Muhammad Budyatna (2006). 

Jurnalistik teori dan praktek. Bandung: Rosda. 

Tim Pakar Jati Diri Bangsa. (2011). Pendidikan karakter di sekolah: Dari gagasan ke tindakan. 

Jakarta: Elex Media Komputindo. 

Zubaedi (2011). Desain pendidikan karakter: Konsepsi dan aplikasinya dalam lembaga pendidikan. 

Jakarta: Kencana 

http://elearning.unesa.ac.id/myblog/alim-sumarno/peran-media-dalam-membangun-masyarakat- 

multikultur. Diambil tanggal 26 Juni 201

http://www.wilderdom.com/Character.html
http://www.character.org/uploads/PDFs/%20Eleven%20Principles_%20new2010.pdf
http://www.character.org/uploads/PDFs/%20Eleven%20Principles_%20new2010.pdf
http://elearning.unesa.ac.id/myblog/alim-sumarno/peran-media-dalam-membangun-masyarakat-multikultur
http://elearning.unesa.ac.id/myblog/alim-sumarno/peran-media-dalam-membangun-masyarakat-multikultur


 

 

Jurnal Kependidikan 

Vol. 8 No. 2. 2024: 108-119 

(e-ISSN.2685-9254) 

(p-ISSN.2302-111X) 

 

120 

 

 


